
Каталин Кроо
Университет имени Лоранда Этвеша, Будапешт

О некоторых дальнейших семантических аспектах 
опыта полноты в поэтике Ф. М. Достоевского1

Посвящается памяти Арпада Ковача

Процесс исследования

В настоящей статье продолжаются размышления о вопросе, как появляет-
ся представляемый или реальный опыт переживания полноты существо-
вания в художественных произведениях Достоевского. Вопрос уточняет-
ся в направлениях изучения спектра семантизации полноты (смысловое 
определение) и ее форм реализации (поэтическиe средствa моделирова-
ния). Выдвинутая проблема органически входит в расширенный контекст 
русской литературы XIX века, который получил очертания в работе, из-
учающей Записки из подполья на фоне литературной традиции.2 Напом-
ню по пройденному изложению лишь некоторые моменты, вырисовыва-
ющие широкий диапазон вариантов художественной реализации опыта 
полноты в измерениях своеобразного мироощущения и миропонимания, 
в котором проявляется и человеческий поиск счастья. Указанные модели 
осмысления данного мотива характеризуются также тем, что они сосре-
доточиваются на способах и формах самого художественного обозначения 
(они сильно авторефлексивны, направлены на выяснение их художествен-
ного воплощения). Обостряя вопрос, стоит задуматься над дилеммой, что 
это значит жить полным бытием и какие поэтические принципы литера-
турного текста позволяют читателю вступить в релевантный к этому во-
просу круг идей. На предыдущем этапе исследования в указанной работе:

1. 	 анализировалось явление хронотопной тотальности – примером 
служило стихотворение Выхожу один я на дорогу… Лермонтова с 

1	 Переработанный текст доклада под названием “Полнота в смысле синтеза компонен-
тов универсума в творчестве Достоевского”, представленного на международной кон-
ференции по Достоевскому, которая состоялaсь в Афинах 16-18 октября 2025 г.

2	 Каталин Кроо, “Записки из подполья Ф. М. Достоевского в свете литературной тради-
ции: Семиотическая постановка вопроса”, Sign Systems Studies, vol. 48, № 2-4, 2020, с. 
326-349.



100 каталин кроо

выяснением замысла omnipraesentia – быть везде, углубляясь во все 
времена как средство ощущения полноты бытия;

2. 	 была определена модель экстенсивной тотальности (накопить эк-
стенсивно, т.е. в очень широком масштабе все возможные виды 
опыта);

3. 	 описана модель интенсивной тотальности, отраженной, например, 
в мышкинской идее “каждую минуту в целый век обратил” (в узкой 
области опыта открывать мироощущение полноты).

Это лишь три возможные формы постановки идеи полноты и толкова-
ния ее переживания. Касательно уровня дискурсивных приемов, языко-
вой системы означивания, ограничусь напоминанием одного элемента. 
Это прием исчерпывающего деления мира, когда упоминается как мож-
но больше деталей действительности, таким образом получается уста-
новка текста на нагромождение элементов, чтобы через перечисление 
всех компонентов изображенного мира уметь исчерпать его феномены в 
их тотальности, тем самым достигая полноты изображения.

Поэтика полноты в свете “классических” направлений 
в исследовании по поэтике Достоевского

Возвращаясь теперь к творчеству Достоевского, на этот раз привлекая 
к осмыслению крупные его романы – примеры будут прежде всего из 
Братьев Карамазовых, а в конце статьи из Идиота, – бросается в гла-
за кoмплексность поэтики формировaния идеи полноты у Достоевско-
го, которую условно можно назвать поэтикой полноты. Любопытно, что 
давно общеизвестные и широко изучаемые свойства художественного 
мира писателя и “классические” направления их толкования в научном 
исследовании, как отдельно, так и в своем единстве, могут быть осозна-
ны как маркеры поэтики разнообразия, толкуемого как полнота. Поду-
маем ли мы о системе преломленных точек зрения в их диалогах и поли-
логах; o самом явлении, которое понимается под “полифоничностью”, 
представляющей плюральность, концептуализируемую (об этом свиде-
тельствуют указанная предыдущая и настоящая статья) как полноту су-
ществования; или размышляем o сосуществовании разноярусных про-
явлений структур “про и контра” и монодуалистической антиномии3; 

3	 Ksana Blank, “The Rabbit and The Duck: Antinomic Unity in Dostoevskij, the Russian 
Religious Tradition, and Mikhail Bakhtin”, Studies in East European Thought, vol. 59, 
2007, pp. 21-37; Ксана Бланк, “Принцип противоречия в философии Достоевского 



101О некоторых дальнейших семантических аспектах опыта полноты...

или имеем в виду черты событийного сюжета, его нагруженность, пере-
полненность действием, складывающимся из смысловых интеракций 
всех потенциальных и реализованных возможностей стечения или, на-
оборот, разнонаправленности человеческих переживаний, судеб и эле-
ментов бытия – мы можем прийти к заключению, что все эти явления 
служат общими рамками для толкования полноты. Также исследования 
по феномену симультанности в романах Достоевского, интерпретируе-
мой с точки зрения сосуществования интертекстов, связанных с разны-
ми эпохами и слоями культурного наследия истории мировой литерату-
ры,4 свидетельствуют о том, что данный художественный мир самыми 
различными способами сообщает о мироощущении полного и целост-
ного бытия человека и культуры, а также – о попытке их по возможно-
сти полного поэтического охвата, предпринимаемой писателем. Все это 
в контексте научного исследования приводит к предположению, что со-
всем не безынтересно и бесполезно назвать, определить и подчеркнуть 
эксплицитно ту выводимую общую черту семантизации Достоевским 
существования, которую можно отметить мотивом полноты / полности 
(целостности) в качестве черты поэтической антропологии писателя.

В дальнейшем в центр внимания поставлю формирование идеи пол-
ного восприятия и переживания человеческого существования, ограни-
чиваясь толкованием одного аспекта его проявления в мысли соедине-
ния компонентов универсума бытия. Данная тема неразрывно связана с 
проблемой перерождения субъекта. С этим перед нами снова представ-
ляется немало изучаемый вопрос – в узком или широком контексте до-
стоевистики; к тому же известны самые разные взгляды на него. Среди 
них фундаментальным оказывается бахтинское понимание «участно-
го бытия» («участного мышления») в форме поступка как события в 
смысле происходящего (К философии поступка5), благодаря которому 

и русской религиозной мысли Серебряного века”, Достоевский и мировая культура, 6, 
№ 2, 2019, с. 109-123, doi: 10.22455/2619-0311-2019-2-109-123

4	 См., напр., Пеэтер Тороп, “Симультанность и диалогизм в поэтике Достоевского”, in 
Пеэтер Тороп, Достоевский: история и идеология (Tartu: Tartu University Press, 1997), 
с. 83-104.

5	 Михаил М. Бахтин, “K Философии поступка”, in Михаил М. Бахтин, Собрание со-
чинений в семи тт., т. 1: Философская эстетика 1920-х годов, под. ред. С. Г. Бочаро-
ва, Н. И. Николаева (Москва: Изд. «Русские словари. Языки славянской культу-
ры», 2003), с. 7-68; см. толкования: Caryl Emerson, “The Early Philosophical Essays”, 
in Caryl Emerson, All the Same The Words Don’t Go Away. Essays on Authors, Heroes, 
Aesthetics, and Stage Adaptations from the Russian Tradition (Boston: Academic Studies 
Press, 2011), pp. 42-52.



102 каталин кроо

как субъект превосходит статичное состояние собственного «я» (см. 
«событие бытия»),6 так и мир лишается своей ощущаемости, сводимой 
лишь к какой-либо данности. Вместо него, в интеракции с субъектом 
он содержит в себе уже заданность, которая действует основным усло-
вием динамичности и самой действительности в переживании и пони-
мании ее субъектом:

…переживая предмет, я тем самым что-то выполняю по отношению к не-
му, он вступает в отношение с заданностью, растет в ней в моем отноше-
нии к нему. Переживать чистую данность нельзя. Поскольку я действи-
тельно переживаю предмет, хотя бы переживаю-мыслю, он становится 
меняющимся моментом свершающегося события переживания-мышле-
ния его, т.е. обретает заданность, точнее, дан в некотором событийном 
единстве, где не-разделимы моменты заданности и данности, бытия и 
долженствования, бытия и ценности.7

Такое событие является залогом формирования субъекта – в смысле 
его динамического существования – в результате диалога между ним как 
единичным субъектом и миром (можем сказать: благодаря соединению 
компонентов мира) в связи, в которой оба участника характеризуются 
мобильностью в рамках взаимовлияния. 

Если данную философскую установку проецировать на концептуа-
лизацию Бахтиным открытости художественного мира Достоевского и 
незавершенности в нем человека, то подтверждается также – из указан-
ного направления – открытость полифоничности. Идея полноты тогда 
сводится не просто к количеству участвуюших в мире субъектов и раз-
нообразных потеницальных их событий с миром / в мире, но и к неза-
вершенности, открытости, бесконечности таких событий в взаимоот-
ношении мира и субъекта в постоянстве их динамики. В конце романов 
Достоевского всегда открывается и остается в силе перспектива еще не 
осуществившихся на глазах читателя, предстоящих будущих событий, 

6	 «Отношение мое к каждому предмету кругозора никогда не завершено, но зада-
но, ибо событие бытия в его целом открыто; положение мое каждый момент долж-
но меняться» (Михаил М. Бахтин, “Автор и герой в эстетической деятельности”, 
in Михаил М. Бахтин, т. 1: Философская эстетика 1920-х годов, с. 69-263: 73, курсив 
мой – K. K.). См. толкование понятия события у Бахтина, напр., в статье: Сергей С. 
Аванесов, “Событие у М. М. Бахтина как происхождение сущего”, Идеи и Идеалы, 
31, № 1, т. 1, 2017, с. 23-29.

7	 Бахтин, “К философии поступка”, с. 32 , курсив мой – K. K.



103О некоторых дальнейших семантических аспектах опыта полноты...

предполагаемых связанно с романным универсумом данного произве-
дения. Соединение элементов мира (куда принадлежит не только диалог 
«я»–«ты» или «я»–«вы» или субъекта с нечеловеческой составляю-
щей мира, – не лишь с божественной инстанцией, но и живыми суще-
ствами иного рода: животными, растениями, планетами и даже предме-
тами) в своей потенциальной открытости, незавершенности приводит 
к мироощущению читателем полноты, понимаемой как неисчерпан-
ность, незаконченность, даже – возможно – бесконечность онтологиче-
ских и гносеологических перспектив. Они касаются как изображенного 
мира и в нем субъекта, который постоянно находится в процессе изме-
нения, пребывает в этапном состоянии, движущемся далее – от одной 
к другой фазе развертывания его индивидуальности, – так и изобража-
ющего языка этого движения и становления вместе мира и субъекта. Не 
случайно, что концепт «апофатического Бахтина»8 в контексте толкова-
ния возможности познавания Бога и правды ставит акцент на идею пол-
ноты,9 а название послесловия целостного тома, в котором интерпрети-
руется тема “Бахтин и религия” содержит в себе мотив обилия [plenitude], 
ассоциирующийся с смыслом полности / полноты.10 Если же акцентиро-
вать становление субъекта с перспективы языкового воплощения как его 
самоописания (и дискурсивного определения, т.е. языкового воплоще-
ния образа и его сюжета, целостного процесса его «прозрения»11), то и 
с этой точки зрения можно выдвинуть на передний план имплицитную 
семантику полноты, имея в виду, что образование субъекта и мира идет 
рука об руку с формированием языка описания “событий” (понимаемых 

8	 Randall A. Poole, “The Apophatic Bakhtin”, in Susan M. Felch and Paul J. Conti-
no (eds.), Bakhtin and Religion: A Feeling for Faith (Evanston, Illinois: Northwestern UP, 
2001), pp. 151-175.

9	 Ср. цитирование Владимира Лосского (по изданию: Vladimir Lossky, The Mystical 
Theology of the Eastern Church [Crestwood N.Y.: St. Vladimir’s Seminary Press, 1976], pp. 
38-39, 240]), интерпретированное в работе Poole, p. 151: “The apophatic approach is an 
aspiration toward an ever-greater plenitude, ‘straining always to conceive a greater fullness 
and to pass beyond the conceptual limitations which determine the divine being in terms 
proper to human reason’” (мой курсив – K. K.). Ср. Caryl Emerson, “Afterword: Pleni-
tude as a Form of Hope”, in Susan M. Felch and Paul J. Contino (eds.), Bakhtin and Re-
ligion, pp. 177-192: 189.

10	 См., в частности, ibid., pp. 188-189; толкование этого текста, см.: Ksana Blank, 
“Listening to the Other: Bakhtin’s Dialogues with Religion, Cultural Theory, and the 
Classics”, The Slavic and East European Journal, vol. 47, № 2, (Summer), 2003, pp. 283-291: 
286.

11	 См. жанровое определениe романа Достоевского как «роман-прозрения»: Арпад 
Ковач, Поэтика романа Достоевского (Будапешт: Tankönyvkiadó, 1985).



104 каталин кроо

все еще в бахтинском смысле) и воплощения целостной текстовой поэти-
ки данного романа. Полнота – это черта дискурсивной поэтики12 Досто-
евского как типа романа.

Полное переживание мира и другого

Перерождающийся субъект (прозрение, интерпретируемое в русле соот-
ношения интеллектуальных и психологических процессов, часто полу-
чающее и тематизацию какой-то новой мысли) или развертывание субъ-
ектности динамической личности (не в ракурсе этической категории, а 
под знаком представления процесса – часто складывающегося из повто-
ряющихся разовых актов – соединения с миром) требует толкования и с 
точки зрения ощущения полноты или того комплекса впечатлений от 
восприятия мира, который с перспективы своего языкового воплоще-
ния также характеризуется чертой поэтики полноты. Часто это минуты, 
когда субъект наталкивается на такое переживание и понимание полно-
го, всеохватывающего содержания бытия, в котором растягиваются рам-
ки существования и известного до тех пор человеческого опыта. Имен-
но такое расширение обыкновенных границ мироощущения толкуется 
на фоне мотива соединения компонентов миропорядка, смысл которого 
тяготеет к освоению какой-то целостности и тотальности. В ходе опи-
сываемых процессов такого рода повышается интенсивность эмоцио-
нального и интеллектуального восприятия мира.13 Все читатели помнят, 
что это всегда кульминационные пункты в романах (где появляется кон-
фессиональность души, момент переосмысления значения бытия и в нем 

12	 См. книгу: Árpád Kovács, Diszkurzív poétika [Дискурсивная поэтика] (Res poetica; 
3) (Veszprém: Veszprémi Egyetemi Kiadó, 2004); ср. итоговые статьи: Арпад Ковач, 
“Жанровая структура романов Ф. М. Достоевского: Роман-прозрение”, in Пробле-
мы поэтики русского реализма XIX века (Ленинград: Изд. Ленинградского и Будапеш-
тского университетов, 1984), c. 144-169; Árpád Kovács, “Тhe Narrativ Model of the 
Novel of ‘Awakening’: Dostoevsky”, Acta Litteraria, vol. 25, № 3-4, 1983, pp. 359-373.

13	 Степень интенсивности соотносится с способностью к активному участию в ми-
ре, концептуализируемому Максом Шелером в контексте теории симпатии, к кото-
рой восходит бахтинская мысль – см. книгу: Alina Wyman, The Gift of Active Empathy: 
Scheler, Bakhtin, and Dostoevsky (Studies in Russian Literature and Theory) (Evanston, 
Illinois: Northwestern UP, 2016). О шелеровском контексте мышления Достоевского, 
сочетаемом Арпадом Ковачем с толкованием концепта венгерского философа Бэлы 
Хамвашa (Hamvas Béla) – исповедальности, связанной с природой романного нарра-
тива, см. Kovács, Diszkurzív poétika, с. 281-292.



105О некоторых дальнейших семантических аспектах опыта полноты...

статуса человека). Эти места имеют лирическую интонацию, присущую 
открывающейся новому пониманию душe, которая сочетается с проясне-
нием и осознанием собственного обновленного мироощущения. Так до-
стигаются субъектом моменты полного чувства всеобъемлющего пере-
живания бытия, аналогичного сути библейской идеи «я есмъ» (ср. Исх. 
3:14, Ин. 8:58). Для повышения смысла данной словоформы, ср.:

…я всё поборю, все страдания, только чтобы сказать и говорить себе поми-
нутно: я есмь! В тысяче мук – я есмь, в пытке корчусь – но есмь! В стол-
пе сижу, но и я существую, солнце вижу, а не вижу солнца, то знаю, что оно 
есть. А знать, что есть солнце,– это уже вся жизнь (ПСС 15; 31, курсив мой – 
K. K.).

– это Митя Карамазов, который сам выражает эмпирический опыт 
своего нового мироощущения. Черта языка самовыражения, упомяну-
тая лиричность передается в плане тематики, сформулированной с та-
ким пафосом, который в значительной мере порoждается самой языко-
вой конструкцией. Она основывается на сегментации в русле повторов а) 
микро- (те же части предложения) и б) макроединиц (соотношения пол-
ных сообщений), см.: а) «я всё поборю» : «все страдания» или членение 
внутри предложения: «В тысяче мук – я есмь» : «в пытке корчусь – но 
есмь»; см. б) в продолжении в новом предложении антитетической стур-
ктуры с смыслом “я страдаю, но существую”, к тому же двояко – «В стол-
пе сижу, но и я существую» : «солнце вижу, а не вижу солнца, то знаю, 
что оно есть», – что и порождает полную аналогию синтаксических свя-
зей внутри предложений и между ними. По  ходу внутри- и межсинтак-
сических повторов, в рамках ступенчатых модификаций («…солнце ви-
жу, а не вижу солнца, то знаю, что оно есть. А знать, что есть солнце, – это 
уже…») возникает синтагматическое продвижение вперед в направлении 
градации в двух ракурсах: во-первых, повышается интенсивность инто-
нации,14 придавая все больше и больше эмоциональной насыщенности 

14	 См. в работе Бахтина К философии поступка: «Так и живое слово, полное слово не зна-
ет сплошь данного предмета, уже тем, что я заговорил о нем, я стал к нему в некоторое 
не индифферентное, а заинтересованно-действенное отношение, поэтому-то слово 
не только обозначает предмет, как некоторую наличность, но своей интонацией (дей-
ствительно произнесенное слово не может не интонироваться, интонация вытекает из 
самого факта его произнесения) выражает и мое ценностное отношение к предмету, 
желательное и не желательное в нем и этим приводит его в движение по направлению 
заданности его, делает моментом живой событийности. Все действительно пережива-



106 каталин кроо

тексту, а к концу достигается восприятие читателем полного воодушевле-
ния Мити, он полностью погружается в собственное переживание душой 
осознания сути бытия, – в само существование. А этот смысл передается 
в цепочке трансформаций по линии фраз: «я есмь» – «но есмь» – «я су-
ществую» – «солнце […] оно есть» – «есть солнце» – «вся жизнь». Поэ-
тому можно сказать, что, во-вторых, синтагматическое продвижение обе-
спечивает телеологическое развитие процесса до осознания значения 
всей жизни в качестве существования в ней всех элементов, которые в ко-
нечном итоге становятся равноценными: «я есмь» : «солнце существу-
ет». Парадоксальная красота такого уподобления бытования человека 
– даже в состоянии «В тысяче мук […], в пытке корчусь […]. В столпе си-
жу…» – существованию солнца, доводя весь ход мысли к тому, что созна-
ние существования солнца (и самого субъекта интеллектуального и эмо-
ционального переживания) составляет для человека уже всю жизнь (когда 
сознание приходит как результат процесса прозрения), включает в себя 
сложную и нюансированную семантизацию полноты. Полнота, с одной 
стороны, выражается на фоне тематического мотива вариантов всё–все–
вся («всё поборю» – «все страдания» – «всю жизнь»), но данная темати-
зация является лишь языковым маркером (как бы метасигналом) обозна-
чения процесса наполнения души субъектом нового мироощущения мира 
новым знанием о том, в чем суть бытия: «А знать, что есть солнце,– это 
уже вся жизнь» (курсив мой – K. K.). Процесс наполнения души проис-
ходит на наших глазах, – глазах, которые видят и осознают процесс ду-
шевного прозрения Мити Карамазова, который к концу становится спо-
собным высказать содержание своего осознания. Весь дискурсивный ход 
(развертывание языкового процесса исповеди) передает значение по-
рождения чувства полноты.

При прослеживании описанного процесса «участное событие» Ми-
ти было характеризовано как погружение в мироощущение с результа-
том прозрения, которое неотделимо от осознания сути существования 
в своей полноте. Достигается тезисное утверждение, но не описывают-
ся детально компоненты нового мировоззрения. Видеть или не видеть 
солнце, только знать, что оно сосуществует с человеком – «это уже вся 
жизнь». А в романе «вся жизнь» развертывается как дискурсивная пол-
нота, точнее – как процесс наполнения текста высказывания элемента-
ми динамической художественной языковой конструкции. В этом смыс-

емое переживается как данность-заданность, интонируется, имеет эмоционально-во-
левой тон, вступает в действенное отношение ко мне в единстве объемлющей нас со-
бытийности» (Бахтин, “К философии поступка”, с. 32, курсив мой – K. K.).



107О некоторых дальнейших семантических аспектах опыта полноты...

ле семантическая модель полноты приобретает свойство иконичности. 
По аналогии вступают в иконическую связь полный дискурсивный ход 
изученного текстового отрывка и означаемое приобретение мироощу-
щения полноты героем и читателем. Мы – герой и читатели – попадаем 
в один и тот же мир (семантический универсум) с солнцем, на которое в 
поэтике данного высказывания возлагаются все надежды Мити Карама-
зова. Как свершается (временно, ведь оно должно и будет продолжаться) 
прозрение героя, так и мир до-полн-яется в динамической конфигура-
ции толкования надежды на солнце и существование (на уровне интер-
претационной компетентности самого художественного текста романа – 
с коннотацией и образа Христа). А в художественном произведении эти 
мотивы приводятся в поэтическое «сoбытие бытия» самим текстовым 
мышлением романа и пониманием их читателем.

Полнота в контексте хронотопов 

Хронотопная система Братьев Карамазовых последовательно ставит во-
прос пределов пространства и времени и в разных вариантах нюансиру-
ет семантизацию полноты по двум основным векторам. Один приводит 
в соотношение конкретные и отвлеченные или воображаемые хроното-
пы; другой задает вопрос о соотношении горизонтали и вертикали, ста-
вя вопрос поэтической антропологии. Все это приводит к тому, что сла-
гается последовательное предположение и осмысление других миров с 
перспективы настоящего конкретного человеческого универсума, чем и 
дополняется концептуализация пределов существования и его полноты.

а) Неопределенность – абстрактность и степень конкретности (мета-
форизация и символизация хронотопа) и определимости (бытийных со-
бытий)

Приведу вкратце другую иллюстрацию из Братьев Карамазовых 
(“Из бесед и поучений старца Зосимы. «О аде и адском огне, рассужде-
ние мистическое»”): «Раз, в бесконечном бытии, не измеримом ни вре-
менем, ни пространством, дана была некоему духовному существу, по-
явлением его на земле, способность сказать себе: “Я есмь, и я люблю”» 
(ПСС 14; 292). Отрывок интересен тем, что в нем также фигурирует фра-
за «Я есмь», а она развертывается вокруг хронотопа с атрибутом «не из-
мерим[ого] ни временем, ни пространством». Данное своеобразие хро-



108 каталин кроо

нотопа соответствует «бесконечности бытия». Кажется, что смысловая 
установка здесь ясна: легко уловимо значение незаконченности по сво-
ему масштабу и из этого следует открытость времени и пространства. 
Значит, читатель приходит к идее растягивания хронотопных границ. 
Тем не менее, такое определение созвучно самому субъекту, стоящему в 
центре сообщения. Он обращает на себя внимание своей неопределен-
ностью: дана возможность любить «некоему духовному существу». Тем 
самым атрибуты неизмеримость, незаконченность, открытость так-
же тяготеют семантически к черте неопределенности. Не знаем, в ка-
ком точно пространстве и времени, не ведаем кто и откуда, придя, го-
ворит и выделяет единичный конкретный момент в отрезке времени и 
пространства. Он наделяет этот момент главным признаком своего соб-
ственного образа как субъекта, отмечая его личным действием – «лю-
бить», – он дает единичный смысл своему существованию. Утверждение 
«Я есмь, и я люблю» задает дилемму, так как само по себе содержание 
любви, которое призвано конкретизировать значение существования, 
до такой же степени остается неопределенным, как и хронотоп и субъ-
ект. Мир, откуда пришел это «некое духовное существо» и мир куда оно 
пришло таким же образом не соприкасаются, как и существо не имеет 
объекта своей любви. Отвлеченность изложения лишает сообщения воз-
можности возникновения в нем семантики полноты в данном контексте 
(что было бы совсем естественным в свете тематизации любви).

В противоположность этому действует выше истолкованный отры-
вок, описывающий новое мироощущение Дмитрия Карамазова. Прав-
да, превращение там мотива солнца в символ15 снимает конкретность 

15	 Здесь смысл живого солнца / солнца как всей жизни. По поводу «мертвого солнца», 
см.: Петр В. Бекедин, “Повесть «Кроткая» (К истолкованию образа мертвого солн-
ца)”, Достоевский. Материалы и исследования, т. 7 (Ленинград: Наука, 1987), с. 102-
124. О символичности солнца в широком контексте на фоне толкования комплексно-
го историко-литературного/культурно “события” вокруг научного текста С. Н. Дуры-
лина – см.: Сергей Н. Дурылин, “Об одном символе у Достоевского. Опыт тематиче-
ского обзора”, in Сергей Н. Дурылин, Статьи и исследования 1900-1920 годов, cост., 
вступ. ст. и коммент.: А. И. Резниченко и Т. Н. Резвых (Санкт-Петербург: Владимир 
Даль, 2014), с. 776-803 – см.: Анна И. Резниченко, “«Об одном символе»: исто-
ки и параллели. Часть первая. О смыслах имен. Сергей Дурылин и Вячеслав Иванов”; 
“«Об одном символе»: истоки и параллели. Часть вторая. Достоевский как симво-
лист”, in Анна И. Резниченко, От символа к событию Русская философия в поисках 
имени и лица (Москва: РГГУ, 2025), c. 53-69, 83-99. О мотиве касающегося солнца см. 
также: Арпад Ковач, “Косой луч заходящего солнца. К реконструкции одного «фан-
тастического» мотива у Достоевского”, in Леонид Геллер (ред.), Поиски в инаком. 



109О некоторых дальнейших семантических аспектах опыта полноты...

определения и привлекает ко всему отрывку символический смысл. Хо-
тя субъект речи непосредственно не отдаляет сообщение о своем но-
вом переживании от конкретной хронотопной данности своего ми-
ра, в остальной части отрывка также проводится сдвиг от конкретного 
к отвлеченному: другой предмет в качестве хронотопного указателя, 
«столп», в синтагматическом ряду «в тысяче мук» – «в пытке корчусь» 
– «в столпе сижу» полностью метафоризируется в контекстном окруже-
нии муки и пытки, присоединяясь к их смыслу. Хронотоп тем самым ли-
шается своей конкретной физической определенности и соответственно 
символическому значению солнца передает духовное содержание. Тем не 
менее, несмотря на возникновение переносного значения (через вторич-
ный знак метафоры и символа), создается тесная смысловая связь между 
мирами солнца и субъекта, между метафорическим (столп) и символиче-
ским (солнце) мотивами, указывающими на хронотопы – герой “сидя” 
в метафорическом пространстве ряда «в тысяче мук» : «в пытке» : «в 
столпе», во временной характеристике своего действия «поминутно» 
говорит себе о том, что существует, а все равно, видит ли oн солнце (фи-
зическая определенность), или не видит его (символическая установка), 
он знает, что солнце имеет смысл «вся жизнь».

Один мир здесь до-полн-яется другим благодаря тому, что их связы-
вает новое мироощущение субъекта первичного речевого акта, Мити 
Карамазова. Он создает полноту в форме переживания встречи миров. 
Полнота осуществляется в тех случаях, когда соединение миров и со-
прикосновение хронотопных сфер зарождаются в душе человека; когда 
встреча и сочетание разнородных элементов миропорядка обусловлены 
одновременной готовностью субъекта к внутренней и внешней диало-
гичности – сам с собою и с миром. Тогда расширение онтологических и 
гносеологических пределов собственного мира обеспечивает и означает 
внедрение в этот новый мир ранее неизвестных реалий действительно-
сти, эмоций и идей. Собственный мир обновляется дополнениями свя-
зей с иными частями, опытами собственного мира или с иными мирами. 
Очень типично и характерно для поэтической антропологии Достоев-
ского, что часто собираются в одну зону переживания и осознания ком-
поненты из разных слоев и онтологических сфер существования. В язы-
ке этому явлению соответствует встреча конкретного и метафорического 
или символического хронотопов, проецированных друг на друга вос-

Фантастика и русская литература ХХ века: Труды международного симпозиума (Ло-
занна, 5-7 ноября 1992) (Москва: МИК, 1994), с. 17-42.



110 каталин кроо

приятием героя, который сам должен поддаваться, вопреки своей воле, 
спонтанности (неопределимости) обстоятельств, управляющих бытием.

Посмотрим яркий пример и к этому последнему случаю в Братьях 
Карамазовых, где мы видим с обратной семантической перспективы про-
блематику соединения, стечения бытийных компонентов. Митя, думая о 
возможности убийства им отца, боится, что в решающий момент, «в ту 
самую минуту» опыт визуального восприятия им лица отца и извест-
ное ему чувство отвращения, которое он давно испытывает к нему, со-
льются в одну точку (вот и мотив соединения): «Боюсь, что ненавистен 
он вдруг мне станет своим лицом в ту самую минуту. Ненавижу я его ка-
дык, его нос, его глаза, его бесстыжую насмешку. Личное омерзение чув-
ствую. Вот этого боюсь. Вот и не удержусь…» (ПСС 14; 112). В романе, од-
нако, будет реализоваться иное, непредвиденное стечение внутренних 
и внешних обстоятельств (Григорий просыпается). Итак подчеркивает-
ся, что экзистенциально-душевная конфигурация может осуществиться 
двояко: как трагедия (отцеубийство) и как спасение Мити. Они вместе 
вырисовывают полноту потенциальностей в бытии. А ключевые эпизо-
ды, описывающие разные этапы преображения Мити, постоянно выдви-
гают мотив соединения и стечения.

б) Смысл хронотопной горизонтали и вертикали

Как толковать идею соединения, стечения, «со-бытия» в контексте 
замысла полноты, в этом вопросе ориентирует читателя тематизация в 
поучениях Зосимы: «…если вас таких [верных] двое сойдутся, то вот уж 
и весь мир, мир живой любви, обнимите друг друга в умилении и вос-
хвалите господа: ибо хотя и в вас двоих, но восполнилась правда его» 
(14; 291, курсив мой – K. K.). Два единых верных, встречаясь, составля-
ют весь мир, т.е. наполняют собою как элементами универсума целост-
ность. Обе иллюстрации – слова Мити о страхе стечения внутренних 
(ненависть к отцу) и внешних (отвратительный вид отца) обстоятельств 
и Зосимы («схожение двух […] уж и весь мир») – выделяют мотив встре-
чи, соединения, стечения, сведения по горизонтали: то, что по семанти-
ческой линии соединения осуществляется человеком и через него по все-
му миру (с его расширенными пределами), подразумевает связь с другим 
в одной и той же онтологической сфере (получающей хронотопное выра-
жение): здесь, на земле. В другом месте текста, в новом варианте и мета-
форическом ракурсе связь между компонентами мира приводится через 
образ океана как целостности – с акцентом на местоимение всё, означа-



111О некоторых дальнейших семантических аспектах опыта полноты...

ющее полноту: «ибо всё как океан, всё течет и соприкасается, в одном 
месте тронешь – в другом конце мира отдается» (ПСС 14; 290). И здесь 
речь идет о мире по горизонтали, с одного конца до другого, с богатым 
спектром предполагаемых форм и разыгрываний содержания соедине-
ния, сведения, стечения, соприкосновения (последний тематический 
мотив обретает выделение среди вариантов). Соединение касается самих 
субъектов и составляющих их души и интеллекта, а также внешних фак-
торов действительности. Этот мир населяют всяческие существа; в ду-
хе шиллеровского интертекста по стихотворению Песни радости можно 
сказать: «Всё, что делит прихоть света», «Все созданья, все народы»,16 а 
согласно делению мира Иваном в поэме “Великий инквизитор”: «десят-
ки тысяч великих и сильных» и «остальные миллионы, многочислен-
ные, как песок морской, слабых, но любящих Бога» (ПСС 14; 231) – люди 
как «слабое бунтующее племя», “песчаные” существа (ПСС 14; 233-234). 
А в поучениях Зосимы идея «целого мира» зиждется на четком его де-
лении на равноценные элементы – они превращают мир в полный, a лю-
бовь к нему полной:

Любите всё создание божие, и целое и каждую песчинку. Каждый листик, 
каждый луч божий любите. Любите животных, любите растения, люби-
те всякую вещь. Будешь любить всякую вещь и тайну божию постигнешь в 
вещах. И полюбишь наконец весь мир уже всецелою, всемирною любовью 
(ПСС 14; 289).

Это и есть антропологическая горизонталь соединения, по ходу кото-
рой каждая вещь открывает свой смысл благодаря человеческому к ней 
соприкосновению душой. В качестве составляющих мира иронически 
будет говорить Черт Ивана об атомах, химических молекулах и прото-
плазмах – а тогда уже в миру не «клеится», там «сумбур» (ПСС 15; 78).

Вертикаль вырисовывается в связи миров, пребывающих в разных 
онтологических сферах. Это «соприкосновение мирам иным» (ПСС 14; 
288); это тайна, как объясняет Зосима, проявляющаяся в том, «что ми-
моидущий лик земной и вечная истина соприкоснулись тут вместе. Пред 
правдой земною совершается действие вечной правды» (ПСС 14; 265) 
(о книге Иова; см. «земное» vs. «вечно»). С другой точки зрения, – это 
«тайное сокровенное ощущение живой связи нашей с миром иным, с 

16	 Фридрих Шиллер в переводе Федoра И. Тютчева: “Песнь радости (Из Шилле-
ра)”, Северная лира на 1827 год (Москва: Наука, 1984), http://az.lib.ru/s/shiller_i_k/
text_1824_pesn.shtml (30.11.2025).

http://az.lib.ru/s/shiller_i_k/text_1824_pesn.shtml
http://az.lib.ru/s/shiller_i_k/text_1824_pesn.shtml


112 каталин кроо

миром горним и высшим, да и корни наших мыслей и чувств не здесь, а в 
мирах иных» (ПСС 14; 290).

Полнота мира ощущается, когда субъект способен связать экзистен-
циальные и духовные измерения горизонтали и вертикали. По романам 
Достоевского более чем ясно, что это не механическая сумма или авто-
матическое пересечение двух онтологическо-гносеологических осей. В 
поэтической модели мира и его познании по горизонтали наблюдают-
ся всякого рода диалогические общения между людьми вблизи и вдали, 
в физическом или в духовно-заочном пространстве, но и между разноо-
бразными элементами эмпирического мира и отношением к ним чело-
века. По вертикали субъект соприкасается с иными мирами. Отчасти 
такой контакт воплощает связь с божественной духовностью, в динами-
ке движения по мысленной траектории между пространствами внизу и 
вверху (см., напр., сошествие Иисуса на землю в поэме “Великий инкви-
зитор”; или пришествие Цереры на землю вслед за своей дочерью в шил-
леровском интертексте по Элевзинскому празднику в исповеди Мити; или 
сошествие Богоматери в ад в интертексте по апокрифу Хождение Богоро-
дицы по мукам в контексте “Великого инквизитора”; или см. состояние, 
когда «Пред правдой земною совершается действие вечной правды», в 
связи с Книгой Иова). Но контакт с божественной духовностью в разных 
сферах бытия (на земле, под землей и в небесах) составляет действитель-
но только часть семантизации соединения по вертикали. Туда относит-
ся еще более обобщенное движение от хронотопа “hic et nunc”, от на-
стоящей минуты на земле в другую временную плоскость, в прошлое, в 
будущее и прежде всего в вековечность (см. выражение «на веки веков», 
напр., ПСС 14; 265) и/или в какое-то пространство и время не сего ми-
ра: вспомним анекдот о квадриллионе, герой которого «пролежал поч-
ти тысячу лет, а потом встал и пошел», он шел «квадриллион верст», 
«да ведь теперешняя земля, может, сама-то биллион раз повторялась»; 
а в раю «не пробыв двух секунд, воскликнул, что за эти две секунды не 
только квадриллион, но квадриллион квадриллионов пройти можно, 
да еще возвысив в квадриллионную степень!» (ПСС 15; 78). Судьба че-
ловека пребывает также в симбиозе с геологическими поворотами, од-
ним словом – со всей вселенной. А значение такой вселенной превышает 
смысл божественного пространства – там возможно существование не-
скольких земель; хорошо известно по другим произведениям Достоев-
ского, что тут речь может идти и о других планетах.

Немаловажно и то, что выражение «иной мир», с которым челове-
ческое существование различными способами умеет соприкоснуться, 



113О некоторых дальнейших семантических аспектах опыта полноты...

имеет также форму множественного числа – см. на этот раз специаль-
но смену на смысл нескольких возможных миров в уже процитирован-
ном отрывке: «…ощущение живой связи нашей с миром иным, с миром 
горним и высшим, да и корни наших мыслей и чувств не здесь, а в мирах 
иных» (ПСС 14; 290, курсив мой – K. K.).

Ощущение полноты благодаря конвергенции всех миров, предпола-
гает неимоверно интенсивную активность субъекта. Ему не от себя дает-
ся переживать опыт полноты вселенной, а благодаря умноженной, воз-
вышенной душевной-духовной деятельности, которая сопровождается 
нахождением форм авторефлексии, т.е. самоопределения и самоописа-
ния. По этим критериям представляются в романах исповедальные ви-
ды диалогичности как кульминационные моменты выражения идеи пол-
ноты, как в случае исповедей Мити или Ивана Карамазовых.17

Полнота – с перспективы хронотопа духовности и культуры

В заключение обращусь к хорошо известному примеру по роману Идиот 
из сцены, в которой женские члены семьи Епанчиных экзаменуют Мыш-
кина, пытаясь узнать у него, что это значит быть счастливым. На такое 
обращение к нему Мышкин дает запомнившееся каждым читателем чу-
десное признание:

Вот тут-то, бывало, и зовет всё куда-то, и мне всё казалось, что если пойти 
всё прямо, идти долго-долго и зайти вот за эту линию, за ту самую, где небо 
с землeй встречается, то там вся и разгадка, и тотчас же новую жизнь уви-
дишь, в тысячу раз сильней и шумней, чем у нас (ПСС 8; 51).

Вот выражение полноты жизни с определенными выше элемента-
ми семантического моделирования. Во-первых, небо и земля, вообра-
жаемые по горизонтали и вертикали как метафоры онтологически раз-

17	 См. статьи Каталин Кроо, восходящие к 2004 и 2007 годам: “Еще раз о тайне гимна в 
романе «Братья Карамазовы». «Елевзиснкий праздник» – мистерия гимна”, Досто-
евский и мировая культура, № 20, Санкт-Петербург, Москва, 2004, 170-192; “«Гимн» 
с «секретом». К вопросу авторефлексивной поэтики романа Ф. М. Достоевского 
«Братья Карамазовы» (Статья первая)”, in Татьяна А. Касаткина (под ред.), Роман 
Достоевского «Братья Карамазовы»: Современное состояние изучения (Москва: Нау-
ка, 2007), с. 396-417.



114 каталин кроо

личeнных пространств сего человеческого мира и мира иного,18 здесь 
представлены объектом аспирации на соединение, в такой встрече, ко-
торая может осуществиться лишь благодаря субъекту желания. Си-
лу желания отражает интенсивная активность, переведенная на хроно-
топный язык, выдвигающий мотив «идти долго-долго и зайти вот за 
эту линию» – речь идет о линии соприкосновения. Отрывок стили-
стически напряжен, создается языковая интенсивность самого дискур-
са, напоминающая стиль толкования Дмитрием Карамазовым солнца 
со значением всей жизни. Своеобразие языковой конструкции возника-
ет за счет повторов именно местоимения всё, внушающего продолжи-
тельность, т.е. большое количество времени – из него нужно очень мно-
го, чтобы осуществить движение в пространстве: «и зовет всё куда-то, и 
мне всё казалось, что если пойти всё прямо». Хронотопный смысл пре-
вращается в тематическое определение, кроющее в себе оттенок града-
ции в результате лексического повтора для усиления выразительности: 
«долго-долго». Дискурс даже далее способен интенсифицироваться 
новым повтором с установкой на уточнение и подчеркивание момен-
та встречи: «эту линию, за ту самую, где небо с землей встречается»; 
а затем единица «вся разгадка» с местоимением полноты («вся») по-
лучает дешифровку через тему достижения новой жизни, которая «в 
тысячу раз сильней и шумней, чем у нас» – процесс текстовой интен-
сификации достигает здесь своего пика. Сообщение, как бы само стано-
вится дискурсивным актом участия в мироощущении полноты, языко-
вым процессом достижения той встречи, до которой самому субъекту 
дискурса и читателю романа необходимо дойти в хронотопной дина-
мике выражения полноты, а эта динамика семантизируется как дорога 
Мышкина. Она, с одной стороны, представляет собой душевную и ду-
ховную дорогу, продукт воображения. Эту дорогу, тем не менее, прохо-
дит Мышкин – и проходит ее активно по горизонтали, здесь на земле, 
несмотря на то, что инициатива зова приписана небу, а момент встречи, 
в форме выражения («где небо с землeй встречается») – как на это ука-
зывает Т. Касаткина19 – как бы подчеркивает активность, проявляемую 
лишь небом. Все же, смысловая рамка возможности пройти до преде-
ла соприкосновения неба с землей основывается на активности самого 

18	 Ср. анализ отрывка в работе: Татьяна А. Касаткина, “Смерть, новая земля и новая 
природа в романе Ф.  М. Достоевского «Идиот»”, Достоевский и мировая культура. 
Филологический журнал, № 3, 2020, с. 16-39, doi: https://doi.org/10.22455/2619-0311-
2020-3-16-39

19	 Ibid, с. 21.

https://doi.org/10.22455/2619-0311-2020-3-16-39
https://doi.org/10.22455/2619-0311-2020-3-16-39


115О некоторых дальнейших семантических аспектах опыта полноты...

Мышкина, единственного образа в данной сцене, который характери-
зуется настоящим, развертывающимся – хотя и в плане воображения 
– сюжетом продвижения вперед в пространстве земли и времени (ин-
терпретируемых по смыслу горизонтали). А, с другой стороны, худо-
жественное представление дороги, формирующее модель полноты, по-
вторяется в языковом воплощении, в таком дискурсивном выражении, 
которое подводит к новому, повторному переживанию опыта фантазии. 
А целостное сообщение в данной сюжетной ситуации романа выступает 
как форма самовыражения и описания Мышкина, – компонент его ав-
торефлексии. То, о чём говорится и то, как говорится о счастье как пол-
ноте, сводятся воедино: означаемое содержание и означающее языковое 
оформление встречаются в гармонии. Возникает “синтез” в их единстве 
в плане иконического изображения. В то же время на уровне метапоэ-
тики смысловой сдвиг воображение → высказывание Мышкина → вопло-
щение этого высказывания в тексте романа Достоевского вырисовывает 
траекторию текста по семантической вертикали, конечной точкой кото-
рой оказывается сам роман в своем художественном воплощении.

В создании / достижении упомянутого синтеза – понимаемого в том 
смысле, как Мышкин ощущает «синтез жизни» во время своего эпи-
лептического припадка (ПСС 8; 188) – значительную роль играют экви-
валентные места в художественном тексте (автоцитаты) и возникнове-
ние интертекстов. В качестве параллельного текстового места в Идиоте 
вспомним изображение Христа на картине Настасьи Филипповны (фик-
тивное художественное произведение), на которой «Он смотрит в даль, 
в горизонт; мысль, великая, как весь мир, покоится в его взгляде» (ПСС 
8; 38, курсив мой – K. K.).20

20	 Т. Касаткина приводит другой отрывок из романа – описание воспоминаний Мыш-
кина о швейцарском пейзаже, в котором смысл встречи неба с землей выражается те-
матическим мотивом горизонта (ПСС 8; 351-352): «Пред ним было блестящее небо, 
внизу озеро, кругом горизонт светлый и бесконечный, которому конца-края нет». 
Это пространство затем Мышкин переименовывает как «бесконечную синеву», в ко-
торую он «простирал руки», понимая, что к этой «дали, на краю неба […], тянет его 
давно, всегда, с самого детства», но к ней «он никак не может пристать». То, что мир 
делится на элементы, к которым присоединяются формы неопределительного местои-
мения «каждый» (как применительно к времени, так и к живым существам и расте-
ниям), передающие смысл «бесконечн[ой] горизонтали, повторяюще[го]ся без кон-
ца движени[я]» (ibid.; 20), в контексте изложенного в настоящей статье толкования 
не несет отрицательного содержания. Tакая сегментация мира, касающаяся тоталь-
ности горизонтального существования, напоминает охват Зосимой любовью всех со-
ставляющих мира: «Каждый листик, каждый луч божий любите. Любите животных, 



116 каталин кроо

Поэтика полноты Достоевского как бы в поиске указанного взгля-
да. Взгляда с перспективой человеческой аспирации достигать редких, 
но чрезвычайно интенсивных, переполненных моментов соприкосно-
вений с иными мирами при встрече героя с собственной душой и ду-
шой другого существа, а также с составляющими их миров. Перспек-
тива дали на авторефлексивном уровне крупных романов в конечном 

любите растения, любите всякую вещь. Будешь любить всякую вещь и тайну божию 
постигнешь в вещах. И полюбишь наконец весь мир уже всецелою, всемирною любо-
вью» (ПСС 14; 289). Грусть Мышкина в Швейцарии вызывается ощущением, что он 
чужд желаемому горизонту в то время как все другие – участники «во всем этом хо-
ре». Хронотоп горизонта не статичен: иметь свое место в этом хоре и быть счаст-
ливым –мотивы, созвучные идее, что «у всего свой путь, и всё знает свой путь, с пес-
нью отходит и с песнью приходит». В этом хоре всё (каждый как часть целостности) 
поет свою песню в динамическом процессе жизни (приходят, уходят). Все и всё вме-
сте, в соединении, зная свой путь, – кроме Мышкина, который в то время чувствовал, 
что «один он ничего не знает, ничего не понимает, ни людей, ни звуков, всему чужой 
и выкидыш». То, что в действии воспоминания он приписывает себе – собственному 
прошлому “я” – слово Ипполита, способное артикулировать его тогдашнюю, еще не-
выражаемую мысль, привлекает внимание к вопросу творения слова, тем самым вы-
двигая проблему способности Мышкина к самоописанию, которая таким же образом 
продвигаетеся вперед, как в отрывке с мотивом встречи неба с землей это было пока-
зано на уровне метапоэтики (см.: воображение → высказывание Мышкина → воплоще-
ние этого высказывания в тексте романа Достоевского). Слова самоописания прошло-
го состояния Мышкина порождаются им в настоящем высказывании: он не только 
понимает состояние души Ипполита (что это значит быть вне «пира» жизни – само-
понимание), но и способен соединиться с его самоописанием, вступая в его акт тексто-
порождения и присваивая его как самоописание. Семантическая линия абстрактной 
идеи текстопорождения (формулировки подходящих слов) движется дальше в ро-
манной метапоэтике Достоевского вплоть до создания и осознания эквивалентности 
двух текстовых мест в романе. Встреча, соединение (полнота) элементов “мира”, таким 
образом и в данном отрывке происходит на двух уровнях – изображаемого и изобра-
жающего. Когда же они “встречаются” созвучно, становится возможным обретение се-
мантической полноты. Для этого читатель должен читать по оси текстовой вертика-
ли, а медиатором является образ Мышкина, душевная и языковая деятельность героя. 
Комментарии к указанным отрывкам см. также в венгерской диссертации, защищен-
ной в Докторской школе литературоведения Университета им. Лоранда Этвеша: Ша-
ролта К. Тотпал, Перформативная коммуникация в романе Достоевского «Идиот», 
рукопись (Будапешт: ЭЛТЕ, 2024), doi: 10.15476/ELTE.2024.197; https://edit.elte.hu/
xmlui/static/pdf-viewer-master/external/pdfjs-2.1.266-dist/web/viewer.html?file=https://
edit.elte.hu/xmlui/bitstream/handle/10831/115948/dissz_Tothpal_Sarolta_Krisztina_
irodalomtud_.pdf ?sequence=1&amp;isAllowed=y (30.11.2025); см. Sarolta K. Tóthpál, 
Theses of Doctoral Dissertation. Performance-communication in the Novel of Dostoevsky The 
Idiot (Budapest: ELTE, 2024), doi: 10.15476/ELTE.2024.197

https://edit.elte.hu/xmlui/static/pdf-viewer-master/external/pdfjs-2.1.266-dist/web/viewer.html?file=https://edit.elte.hu/xmlui/bitstream/handle/10831/115948/dissz_Tothpal_Sarolta_Krisztina_irodalomtud_.pdf?sequence=1&amp;isAllowed=y
https://edit.elte.hu/xmlui/static/pdf-viewer-master/external/pdfjs-2.1.266-dist/web/viewer.html?file=https://edit.elte.hu/xmlui/bitstream/handle/10831/115948/dissz_Tothpal_Sarolta_Krisztina_irodalomtud_.pdf?sequence=1&amp;isAllowed=y
https://edit.elte.hu/xmlui/static/pdf-viewer-master/external/pdfjs-2.1.266-dist/web/viewer.html?file=https://edit.elte.hu/xmlui/bitstream/handle/10831/115948/dissz_Tothpal_Sarolta_Krisztina_irodalomtud_.pdf?sequence=1&amp;isAllowed=y
https://edit.elte.hu/xmlui/static/pdf-viewer-master/external/pdfjs-2.1.266-dist/web/viewer.html?file=https://edit.elte.hu/xmlui/bitstream/handle/10831/115948/dissz_Tothpal_Sarolta_Krisztina_irodalomtud_.pdf?sequence=1&amp;isAllowed=y


117О некоторых дальнейших семантических аспектах опыта полноты...

итоге – это великий мир полного бытия во вселенной культуры. Туда от-
носятся как человек, так и божественная духовность «отныне и во веки 
веков» (ПСС 15; 196) в художественном осмыслении “hic et nunc”, обе-
спечивающем “сo-бытие” в хронотопе вечности, в иных мирах, которые 
становятся частью нашего бытия благодаря мироощущению полных 
пространств и времени духовности. А эти пространства подчеркну-
то включают в себя онтологическую и гносеологическую сферу художе-
ственного творчества.




