
Борис Ланин
Uniwersytet im. Adama Mickiewicza, Poznań

Достоевский в Спорах о Достоевском 
Фридриха Горенштейна

Ф. М. Достоевский занимал особое место в размышлениях, прозе и дра-
матургии Фридриха Горенштейна. В 1973 году в Москве Фридрих Горен-
штейн создал пьесу Споры о Достоевском, которая впервые была опу-
бликована лишь спустя пятнадцать лет – в 1988 году в Нью-Йорке в 
издательстве «Слово/Word» в составе сборника Три пьесы. В 1990 го-
ду это произведение стало первой публикацией Горенштейна в СССР, 
ознаменовав его возвращение в московское литературное пространство 
(журнал Театр, 1990, № 2).1 Драматургическое полотно, развернутое в 
двух действиях, выстраивает фигуру Фёдора Достоевского как символи-
ческий и интеллектуальный центр. Несмотря на то, что Достоевский не 
представлен в качестве действующего лица, его идеи, тексты и интерпре-
тации формируют смысловое поле конфликта и личных откровений пер-
сонажей.

Фабула произведения лаконична: на заседании редакционной коллегии 
государственного книжного издательства обсуждается рукопись Романа 
Григорьевича Эдемского Атеизм Достоевского. В процессе дебатов артику-
лируется широкий спектр позиций, отражающих почти все тенденции со-
ветского литературоведения, посвящённого творчеству Достоевского.

Автор монографии, Эдемский, выступает на обсуждении несколько раз, 
с убеждeнностью и эмоциональной энергией, прибегая к упоминанию за-
прещённых в СССР мыслителей, писателей и литературоведов, что вызы-
вает настороженность главного редактора издательства Павла Вартаньян-
ца и его заместителя Михаила Соскиса. Итогом обсуждения становится 
решение отказаться от публикации книги.

В основе пьесы лежит не столько развитие внешнего действия, сколь-
ко столкновение различных интерпретаций творчества Достоевского, со-
пряжeнное с особенностями поведения участников обсуждения. Произ-
ведение может быть охарактеризовано как интеллектуальная “пьеса идей”, 

1	 Фридрих Горенштейн, “«Споры о Достоевском». Пьеса в двух действиях”, Театр, 
№ 2, 1990, с. 74-113.



150 борис ланин

в которой полемика о литературном наследии писателя обретает дополни-
тельное измерение – социально-этническое.

В драматургическом тексте прослеживаются скрытые маркеры напря-
жённости между условно “русским” и “нерусским” в советской культурной 
среде. Руководство издательства представлено принадлежащими к нацио-
нальным меньшинствам главным редактором армянином Павлом Варта-
ньянцем и его заместителем евреем Михаилом Соскисом.

Время действия соотносится с периодом расцвета так называемой “рус-
ской партии” – неформального объединения, поддерживаемого частью 
советской партийной элиты и включавшего в свой круг представителей 
творческой и издательской сферы, в том числе писателей, художников и 
руководителей ведущих журналов.

В советском литературоведении Ф. М. Достоевский был реабилитиро-
ван и закреплeн как символ русской культуры, и любые попытки пересмо-
тра этого статуса находятся под пристальным вниманием. Атеистическая 
интерпретация Эдемского воспринимается как угроза хрупкому компро-
миссу между государственным атеизмом и националистическим восприя-
тием писателя. В пьесе Достоевский предстает знаковой фигурой, вокруг 
которой возводятся идеологические “укрепления”. Пьеса была написана в 
советское время, когда официальная идеология пыталась примирить До-
стоевского с марксистским мировоззрением. Одни герои, такие как Эдем-
ский, пытаются представить Достоевского как атеиста и рационалиста, 
чьи произведения можно объяснить научным психоанализом. Другие, на-
пример, Элем Труш или Василий Чернокотов, защищают Достоевского 
как глубоко религиозного писателя, национального гения, пророка рус-
ской идеи. Конфликты возникают буквально после каждой сказанной фра-
зы. Например, Эдемский говорит, что Достоевский – это всестороннее 
воплощение идеального ревизионизма и что его творчество можно ана-
лизировать как научное явление. Националист и шовинист Элем Труш в 
ответ обвиняет его в упрощении идейной проблематики Достоевского и 
называет его подход «кощунственным». Этот конфликт – отражение ре-
альной борьбы за интерпретацию Достоевского в советской культуре. Для 
одних он был реакционером, для других – великим художником, предска-
завшим ужасы XX века. Различные действующие лица представляют раз-
ные идеологические взгляды на Достоевского. Федот Петрузов настаива-
ет на защите писателя от крайностей – «догматиков и декадентов», Труш 
осуждает тенденцию к «самооплeвыванию» национальной культуры, а 
высокопоставленный литературный сановник Алексей Хомятов опасает-
ся, что работа Эдемского откроет путь к нежелательным трактовкам, спо-



151Достоевский в Спорах о Достоевском Фридриха Горенштейна

собным поколебать устоявшийся национальный миф. Никто не обсуждает 
поэтику, стиль или жанр его произведений.

Начавшись как профессиональный разбор, обсуждение книги Эдем-
ского быстро перерастает в идеологический спор, в котором сталкиваются 
различные позиции участников – главного редактора Вартаньянца, его за-
местителя Соскиса, а также Труша, Петрузова и Чернокотова.

Особое напряжение вызывает само название книги: Атеизм Достоев-
ского. Вартаньянц отмечает, что авторская трактовка способна вступить в 
противоречие с официальным образом Достоевского как православного 
мыслителя. Эдемский – представитель рационального, национально-фи-
лософского дискурса, стремящийся лишить Достоевского “святости” и 
сделать его объектом светского анализа. Его противники – носители раз-
ных граней восприятия Достоевского: от религиозной до гуманистиче-
ской и мистической. В ходе обсуждения неоднократно выражается недо-
верие к ним и претензии на исключительное право русских представлять 
«русского национального гения». Эти реплики исходят от Василия Чер-
нокотова – агрессивного безработного алкоголика, постоянно держащего 
при себе сочинения Достоевского и демонстративно к ним обращающе-
гося. Чернокотов тоже пытался написать работу о Достоевском, одна-
ко за статью “Сонечка Мармеладова – Венера Петербургская” пострадал 
не только он, но и его учитель Соскис. Его реплики сочетают личную оз-
лобленность, ксенофобию и устойчивые бытовые антисемитские стере-
отипы. Например, товарищ и сподвижник Эдемского Сергей Жуовьян 
пытается проанализировать идеи Достоевского с точки зрения их наци-
онального подтекста и говорит о мессианской русской идее. Он отмеча-
ет, что Достоевский противопоставляет католическое и православное хри-
стианство. Жуовьян добавляет, что Достоевский восхищался личностью 
Христа, но никогда не принимал его проповеди, считая их бесполезны-
ми. Чернокотов в ответ грубо его перебивает, переходя на откровенно ан-
тисемитские заявления, называя его «Жидовьяном» и обвиняя в «семит-
ской пропаганде». Чернокотов – один из самых радикальных персонажей 
пьесы. Он видит в Достоевском национального пророка и готов защищать 
его от любых попыток критики. Эти высказывания показывают, что ан-
тисемитизм в пьесе не просто случайное явление, а осознанная позиция 
определенных персонажей. Это не просто элемент фона, а важная часть 
общей идейной борьбы. Он используется для дискредитации оппонен-
тов, а также как способ подчеркнуть раскол между “русской” и “западниче-
ской” интерпретацией Достоевского. Интересно, что некоторые герои ли-
бо не реагируют на антисемитские выпады Чернокотова, либо стараются 



152 борис ланин

его успокоить, но не осуждают. Обсуждение Достоевского перерастает в 
национальные и политические споры и раскрывает скрытые предубежде-
ния советской интеллигенции, оказывается не только литературным во-
просом, но и проблемой национальной и идеологической идентичности.

Василий Чернокотов – агрессивный погромщик. Его восприятие До-
стоевского кликушеское и шовинистическое. Он – недоучившийся сту-
дент, и его присутствие на внутреннем редакционном мероприятии мож-
но объяснить только возрастающим влиянием русского национализма. 
Его на этом заседании просто не должно было быть. Чернокотов, не обла-
дая реальным влиянием на исход дискуссии, вносит хаос своими антисе-
митскими репликами, чем усиливает напряжeнность разговора и укрепля-
ет нежелание редакционного совета связываться с рискованными темами. 
Как и многие персонажи пьесы, он видит в Достоевском воплощение рус-
ской идеи и национальной миссии и неуместно “защищает” Достоевского 
от западных концепций, которые, по его мнению, пытаются извратить на-
следие писателя. На самом деле Чернокотов ищет повода устроить скандал 
и скомпрометировать как автора обсуждаемой книги, так и весь редакци-
онный совет: «Подходите, твари дрожащие… Я вот он… Я перешагнул…
Преступил… Я власть имею…В рожи ваши семитские я кричу, русский я… 
Какое счастье быть русским во всеуслышание…».2 Учинив драку и полу-
чив по заслугам, избитый вахтером Чернокотов покидает издательство.

Отказ публиковать книгу был продиктован не столько еe содержани-
ем, сколько опасением, что любая радикальная трактовка Достоевско-
го способна поколебать его закреплeнный канонический образ – важный 
инструмент идеологического контроля. Таким образом, решение редак-
ционного совета становится попыткой удержать Достоевского в статусе 
“своего”, управляемого и безопасного, не допуская его переосмысления за 
пределами допустимого. Стремление героя отстаивать свободу литератур-
но-критической мысли вызывает сочувствие, однако Горенштейн ясно по-
казывает – эта борьба обречена на поражение. 

Современная исследовательница творчества Ф. Горенштейна Ольга Чу-
дова пишет:

Диалог с автором великого Пятикнижия Горенштейн вел не только в 
публицистических статьях («Идеологические проблемы берлинских го-

2	 Фридрих Горенштейн, “Споры о Достоевском”, in Фридрих Горенштейн, Споры 
о Достоевском. Детоубийца (Москва: Время, 2019), с. 15-144: 102. Все цитаты из пьесы 
производятся по этому изданию; в дальнейшем будут указаны только номера страниц 
в скобках.



153Достоевский в Спорах о Достоевском Фридриха Горенштейна

родских туалетов», «Шестой конец красной звезды»), в литератур-
но-критических работах («Чехов и мыслящий пролетарий»), но и в 
художественных произведениях («Псалом», «Искупление», «Место», 
«Споры о Достоевском», «Ступени» и др.).3

Герои спорят и даже дерутся из-за Достоевского, потому что он являет-
ся фигурой, через которую можно выразить свои взгляды на мир, филосо-
фию, религию, историю и даже политику. Восприятие Достоевского ока-
зывается полем битвы между различными идеологическими лагерями, что 
делает пьесу особенно острой и актуальной. Персонажи пьесы подчерки-
вают различные аспекты его произведений, предлагая как рационалисти-
ческие, так и мистические интерпретации, тем самым показывая слож-
ность и многогранность его наследия.

Достоевский обладает в пьесе огромным, но неоднозначным авторите-
том, который зависит от контекста восприятия. Например, Ольга Колма-
кова и Эдемский считают, что Достоевский пришел к атеизму. Колмакова 
заявляет, что Иван Карамазов и Раскольников – две главные атеистиче-
ские фигуры у Достоевского, и что он отвергал Бога не разумом, а через 
личные поиски и сомнения. Эдемский утверждает, что Достоевский отри-
цал «религиозного» Христа и заменял его «национальным» Христом, а 
его идеи были направлены на разрушение старых религиозных заповедей. 
«Легенду о Великом Инквизиторе» Эдемский считает текстом не о рели-
гии, а о национальном вопросе.

Споры и конфликты между персонажами пьесы Споры о Достоевском 
возникают потому, что фигура Достоевского затрагивает самые болезнен-
ные и принципиальные вопросы, касающиеся не только литературы, но 
и философии, политики, национальной идентичности, религии и мора-
ли. Достоевский – писатель, который вызывает полярные мнения, и ге-
рои пьесы представляют разные лагеря в восприятии его наследия. Одни 
персонажи считают Достоевского проповедником христианства. Другие 
видят в нем атеиста и разрушителя религиозных догматов. Третьи трак-
туют его как мыслителя, исследовавшего столкновение веры и свободы. 
Эти разногласия делают обсуждение Достоевского в пьесе “полифонич-
ным”. Тут мы подходим к бахтинскому контексту пьесы Споры о Достоев-
ском. Очевидно, что в пьесе прослеживаются идеи Михаила Бахтина, осо-
бенно его концепция полифонии и диалогизма. Известно, что на момент 

3	 Ольга И. Чудова, “Герой-идеолог Ф. М. Достоевского в художественном восприятии 
Фр. Горенштейна”, Мировая литература в контексте культуры, № 3, 2008, с. 137-140: 137.



154 борис ланин

создания пьесы Ф.  Горенштейн не читал книги М.  М. Бахтина о Досто-
евском, он не раз говорил об этом в своем кругу. Ссылок на Бахтина у Го-
ренштейна тоже нет. Более того, Бахтин ни разу не встречается в записных 
книжках Фридриха Горенштейна, а это важный показатель: в них зачастую 
подробно отражаются источники его произведений. Однако идеи Бахти-
на насыщали интеллектуальную атмосферу 70-х годов. Характерно, что 
Горенштейн, не читавший Бахтина, в основных чертах, видимо, знал со-
держание его работ о писателе. Так, характер дискуссий в пьесе, взгляды 
некоторых персонажей и сам метод представления спора о Достоевском 
близки к бахтинским идеям. Каждый персонаж имеет свой голос, но автор 
пьесы не выносит окончательного суждения. Это соответствует бахтин-
ской концепции открытого диалога. Еще одна проступающая в пьесе бах-
тинская идея – карнавальность, где различные голоса вступают в хаоти-
ческое, но продуктивное столкновение. В пьесе дискуссия о Достоевском 
превращается в бурный спор, где участники даже оскорбляют друг дру-
га, дерутся, а обсуждение литературы перерастает в политические и лич-
ные конфликты. Таким образом, спор превращается в карнавальное стол-
кновение мировоззрений, а Достоевский представлен как двойственная и 
неуловимая фигура. Пьеса, возникшая в контексте широкого распростра-
нения в СССР бахтинских теорий, близка к ним, но предлагает иную пер-
спективу – более пессимистичную и социально обусловленную.

С другой стороны, в пьесе Достоевский неизбежно втянут в идеологи-
ческий спор. Эдемский предлагает «атеизм Достоевского», что вызывает 
сопротивление Соскиса и Вартаньянца, которые видят в этом фальсифи-
кацию («буржуазное литературоведение пытается фальсифицировать…», 
с. 20). Федот Петрузов защищает Достоевского как национальный сим-
вол, а Чернокотов – как голос «потерянной правды» (с. 28). Этот акцент 
на идеологии далек от бахтинского понимания Достоевского, которое из-
бегает редукции художественного мышления писателя к идеологическим 
категориям. Пьеса, однако, может быть воспринята как аргумент против 
бахтинской “деидеологизации”, показывая, что в реальном социальном 
контексте Достоевский неизбежно становится инструментом идеологиче-
ских битв.

Ф.  Горенштейн в большинстве своих произведений остро ставит во-
прос об антисемитизме, поэтому есть основания рассмотреть эту пробле-
му в пьесе более подробно. Антисемитизм в Спорах о Достоевском присут-
ствует не только как часть идеологической полемики, но и как инструмент 
для выявления характеров персонажей и их скрытых мотивов. Он, как уже 
говорилось об этом, проявляется прежде всего в образе Василия Черноко-



155Достоевский в Спорах о Достоевском Фридриха Горенштейна

това, чьи реплики сочетают личную озлобленность, ксенофобию и устой-
чивые бытовые антисемитские стереотипы. Чернокотов открыто называет 
Жуовьяна «Бесовьем биробиджанским» (c. 31) и даже обвиняет его в том, 
что он исповедует «подлейшую идею… биробиджанскую идею» (c. 52). 
Дискуссия о Достоевском постепенно перерастает в конфликт националь-
ного характера, а некоторые герои используют антисемитские высказыва-
ния как часть своего мировоззрения. Автор пьесы имплицитно критикует 
одновременно и бюрократическую линию (Вартаньянц, Соскис), и наци-
оналистическую риторику (Петрузов, Труш), оставаясь в роли сторонне-
го наблюдателя. 

Достоевский не выступает прямым источником антисемитских идей, 
однако его образ и творчество становятся своеобразным экраном, на кото-
рый проецируются социальные, культурные и личные конфликты, вклю-
чая ксенофобские выпады.4 В пьесе писатель предстает символом русской 
идентичности, вокруг которого сгущаются идеологические противосто-
яния. Горенштейн сознательно не делает акцент на антисемитских вы-
сказываниях Достоевского, сосредотачиваясь на универсальных темах 
– страдании, поиске истины и формировании идентичности. Такой под-
ход позволяет показать, как фигура писателя воспринимается и переос-
мысливается разными социальными группами. Горенштейн трактует ан-
тисемитизм как проявление глубинной общественной болезни. Автор не 
выносит прямого приговора Чернокотову, фигуре маргинальной и эмо-
ционально нестабильной, но изображает его предвзятость как часть об-
щей озлобленности. Парадокс заключается в том, что этот истеричный по-
клонник Достоевского сам воспроизводит те же предрассудки, которые 
писатель высказывал, например, в Дневнике писателя. Пристальное вни-
мание Горенштейна к Чернокотову, несмотря на его антисемитизм, можно 
рассматривать как своеобразное выражение еврейской перспективы авто-
ра: стремление увидеть в состоянии отверженности универсальный чело-
веческий опыт, не зависящий от конкретных предубеждений.

4	 По теме антисемитизма в связи с писателем существует обширная литература, см. в 
том числе: Сюзен Макрейнольдз, Экономика спасения и антисемитизм Достоевско-
го, пер. с англ. О. Якименко (Санкт-Петербург: Academic Studies Press – Библиоросси-
ка, 2023); Анатоль Рапопорт, Три разговора с русскими. Об истине, любви, борьбе и ми-
ре (Москва: Прогресс-Традиция, 2003); Геннадий Г. Россош, Воображаемый диалог 
с Ф. М. Достоевским. О национальном самосознании и межнациональных отношениях, 
о вере и неверии, мире и войне (Москва: Прометей, 1990); Maxim Shrayer, “The Jewish 
Question and The Brothers Karamazov”, in Robert Louis Jackson (ed.), A New Word on 
«The Brothers Karamazov» (Evanston: Northwestern University Press, 2004), pp. 210-233.



156 борис ланин

В этом контексте нам представляется важным замечание Ефима Курга-
нова о романе Преступление и наказание, ставшем предметом для спора 
героев анализируемой пьесы:

Без всякого сомнения, можно и нужно комментировать роман через обиль-
нейшее привлечение евангельских схем и святоотеческой литературы, но 
беда заключается в том, что наука о Достоевском буквально зациклилась 
на такого рода интерпретированиях. Между тем, если соотнести роман с 
основными талмудическими принципами, то, я убеждeн, в истолковании 
«Преступления и наказания» довольно многое прояснится, уточнится и 
вообще осветится по-новому. Всe дело в том, что евангельские схемы не по-
крывают собою всю этическую проблематику романа. Включение романа 
в талмудический контекст, полагаю, совсем не должно отменить контекст 
евангельский – оно лишь углубит его и сделает будущие интерпретации 
«Преступления и наказания» менее однолинейными.5

Горенштейн работал над пьесой в то время, когда официальный марк-
сизм-ленинизм оказался после отстранения Никиты Хрущева от власти в 
глубоком кризисе. Это было связано прежде всего с несостоятельностью 
идеи об ускоренном построении в СССР коммунистического общества. 
Идеологическая цельность общества оказалась разрушенной. По словам 
Георгия Костырченко,

…идеологический вакуум стремительно заполнялся разнородной оппози-
ционно-политизированной идейностью. Всегда зачаточно существовавшая 
в интеллектуальной сфере, она, реагируя на умягчение режима, стала теперь 
все решительнее и громче заявлять о себе, особенно в литературной среде, 
где дифференцировалась по трем следующим направлениям: либерально-за-
падническому, русско-почвенному и консервативно-сталинистскому.6

Сам Эдемский и его друг Жуовьян, пришедший поддержать Эдемско-
го, относятся к либерально-западническому полюсу. Чернокотов и под-
держивающие его – представляют русско-почвенный лагерь. Руководство 
издательства, прежде всего Вартаньянц и Соскис, от которых больше все-
го зависит решение редакционного совета, весьма консервативно в сво-
их взглядах и поступках. В этом смысле решающим “первым цензором” 

5	 Ефим Курганов, Раскольников и другие (Москва: ЦГИ, 2025), с. 25.
6	 Георгий В. Костырченко, Тайная политика от Брежнева до Горбачева, т. 1 (Москва: 

Международные отношения, 2013), с. 120.



157Достоевский в Спорах о Достоевском Фридриха Горенштейна

становится издательский редактор Колмакова, которая благоволит книге. 
Наиболее безопасным решением было бы дать о книге максимально ней-
тральную аннотацию. Но когда Эдемский подробно изложил на заседании 
редколлегии свою концепцию, выяснилось, что он предлагает по-настоя-
щему новаторскую и разоблачительную трактовку Достоевского. Имен-
но эта смелость и одновременно тактическая незрелость, неумение скрыть 
противоречия в устном выступлении и стали причиной гибели книги. 
Главный редактор издательства Павел Вартаньянц смертельно болен, вра-
чи дают ему от силы пару месяцев жизни, однако он яростно, из последних 
сил сражается, охраняя рубежи марксистско-ленинской идеологии, и не 
пропускает книгу Романа Эдемского.

Подлинная литературоведческая дискуссия вокруг Достоевского раз-
ворачивается после заседания редакционного совета. Жуовьян иронизи-
рует, что после перерыва Эдемского выгнали с заседания очень быстро. 
Его знание и его отношение к Достоевскому требовало развернутого и 
убежденного высказывания:

Все живое и художественно полноценное в творчестве Достоевского от 
«человека из подполья» к Версилову, Шатову и далее, к Ивану Карамазо-
ву, все живое и каждое из них по-разному и в разные моменты своего апо-
калиптического бытия требовало от Правды позволить им вложить паль-
цы свои в раны ее, чтобы убедиться наощупь в телесности этой Правды… 
А если Правда бестелесна, тогда все позволено, вплоть до права личности 
на пролитие крови… Но телесную Правду даже наощупь Достоевский так и 
не обнаружил в художественные моменты своего творчества… (с. 134)

Сбивчивая и отчасти провокационная цепочка размышлений Эдем-
ского о Достоевском уводит в сторону от заявленной в названии книги 
проблемы. Они становятся отражением многолетних и болезненных раз-
мышлений о Достоевском самого Фридриха Горенштейна. В конце 90-х 
писатель утверждал: 

Драма «Споры о Достоевском» написана не только и не столько о творче-
стве Достоевского, сколько для того, чтобы через творчество Достоевско-
го взглянуть на разрез советского «интеллектуального» общества того вре-
мени, точнее, того безвременья. […] Черносотенный диссидент Чернокотов 
вообще не альтернатива, если говорить об альтернативе духовной, но наци-
онал-политическая – безусловно. Это показывает современность. На сцене 
семидесятых он был бы своевременным предупреждением, ныне он – пе-



158 борис ланин

чальная реальность, которую, если нельзя было предотвратить, то по край-
ней мере можно было бы к ней разумно подготовиться.7

Воспринимая Достоевского многогранно, Горенштейн дает высказать-
ся каждому из своих персонажей. Конечно, Горенштейн не воспринимал 
народническую позицию: его народ всегда безгласен и незачем давать сло-
во для высказываний о Достоевском не только уборщице Касьяновне или 
буфетчице Вале, у которой когда повезет ночует Чернокотов, но даже и 
стенографисткам. Он сталкивает именно экспертные мнения, высказы-
вания тех людей, которые претендуют на свое знание Достоевского. Роль 
Эдемского в том, что он ближе всех к оценкам самого Горенштейна. Глав-
ное в этих размышлениях – попытка определить место Достоевского в 
своем мире:

…Достоевский даже свое отчаяние подчинил научному любопытству, и по-
тому конечные выводы его всегда мертвые, неподвижные, нечеловеческие, 
не от Святой Девы, а от химической реторты… Нерукотворный путь лич-
ности, по крайней мере, ближе к «твари дрожащей» не по результатам, а по 
природному лону… Но Достоевский отверг этот путь и потребовал прямых 
доказательств от Бога и Христа… Именно потому Достоевский был и еще 
некоторое время пребудет духовным вождем двадцатого века… Это упрек 
всем и никому… Все мы в большей или меньшей степени соблазнялись До-
стоевским… Ибо первым, кого встречает ныне незрелый, но желающий 
приобщиться к духовному человек двадцатого века, – это Достоевский… 
Впрочем, Достоевским соблазнялись не только начинавшие жить духовной 
жизнью, им соблазнялись и личности, стоявшие в центре духовного творче-
ства, ибо соблазн Достоевским есть одна из духовных болезней двадцатого 
века… Слепо одержимый Россией, Достоевский при жизни своей, в девят-
надцатом веке, не был принят ею в качестве духовного вождя, и подлинное 
возвышение его началось среди потребительской цивилизации Запада в мо-
мент вступления ее в эпоху катастрофических процессов… (с. 135)

Длинная цитата, кроме полноты передачи, позволяет разглядеть сбив-
чивый синтаксис этого монолога, бессвязность, отчасти восполняемую 
многоточием. Это свидетельствует о накале споров о Достоевском, кото-
рые для Эдемского едва ли не важнее написанной им рукописи.

7	 Цитирование по: Инна Борисова, “Ориентация в бездне”, Первое сентября, № 39, 
2002, https://ps.1sept.ru/article.php?ID=200203915. Режим доступа: 25.11.2025.

https://ps.1sept.ru/article.php?ID=200203915


159Достоевский в Спорах о Достоевском Фридриха Горенштейна

Эдемский и Жуовьян – голоса внутреннего спора внутри размышле-
ний Фридриха Горенштейна, многому научившегося у Достоевского в пла-
не писательской техники. Сергей Жуовьян говорит о Преступлении и на-
казании: 

Идейная какофония уже в полной мере существует, но в целом восприни-
мается не самостоятельно, а как некий музыкальный фон… Однако далее 
худшие тенденции «Преступления и наказания» получают свое развитие, 
возможно, это связано с внутренним ощущением литератором своей худо-
жественной исчерпанности и опустошенности… Эти тенденции и рожда-
ют серию «мировых» романов, принесших Достоевскому титул гения (с. 
140-141).

И все же последнее слово в пьесе остается за Романом Эдемским. 
Именно ему Горенштейн дает возможность искренне и даже отчаянно 
подвести итоги этого спора о Достоевском. Как раз этот последний моно-
лог в пьесе, скорее всего, наиболее точно отражает отношение Горенштей-
на к Достоевскому:

Достоевский возвысился на неком буме психоанализа, завладевшего культу-
рой двадцатого века… Учиться у него легче, чем у Гоголя или даже Тургенева, 
подражать проще, соблазниться его идеями заманчиво и льстит самолюбию, 
ибо всякий несовершенен… Достоевский – это вершина культуры, приоб-
ретшей многое, но потерявшей лишь одно – святость, нечто консервативное, 
нединамичное, необтекаемое и даже, с точки зрения бунтующей личности, 
смешное… Но такая культура рано или поздно обречена на самоистребле-
ние, согласно метафизической системе предтечи Фридриха Ницше самоу-
бийцы Кириллова из романа «Бесы»… Ибо то, что в ней господствует, бо-
лее уязвимо и непрочно, чем то, что в ней подавлено и гонимо… (с. 143-144).

Анализ пьесы Фридриха Горенштейна Споры о Достоевском позволя-
ет выявить не только художественные особенности произведения, но и его 
культурно-историческую значимость. Горенштейн показывает, что вокруг 
фигуры Достоевского в советскую эпоху формируется сложный и проти-
воречивый дискурс: писатель становится одновременно объектом почита-
ния, инструментом идеологического контроля и символом национальной 
идентичности. Его образ оказывается ареной, на которой сталкиваются 
государственный атеизм, националистические устремления и либераль-
но-западнические идеи.



160 борис ланин

Инна Борисова замечает связь этой полемики со стенограммой об-
суждения сценария фильма Дом с башенкой, который Горенштейн напи-
сал для Андрея Тарковского по заказу киностудии «Мосфильм». Маши-
нопись этого многочасового обсуждения была собрана в две огромные 
папки, содержание которых потрясли Горенштейна. Напечатанный текст 
стенограммы оказался еще более шокирующим, чем устная полемика. Не-
которые реплики участников дискуссии о сценарии Горенштейн передал 
персонажам своей пьесы.8 

Пьеса демонстрирует, что дискуссии о Достоевском выходят за рам-
ки литературоведения и превращаются в поле политической и этнической 
борьбы. Облик антисемитизма, представленный в персонаже Чернокото-
ва, обнажает болезненные точки советского общества: ксенофобию, агрес-
сивный национализм, стремление исключить “чужих” из обсуждения “рус-
ского гения”. Вместе с тем Горенштейн подчеркивает, что антисемитизм 
является лишь симптомом социального и идеологического контекста, в 
котором интерпретируется наследие Достоевского, а вовсе не сутью его 
творчества.

Важным результатом является выявление скрытой полифонии пьесы. 
В поэтике Горенштейна значительное место занимает полифонический 
принцип построения текста: каждый персонаж имеет собственный голос, 
собственную правду, причем автор не выносит окончательного вердикта. 
Эта открытая многоголосность превращает пьесу в модель культурной по-
лемики, где конфликт идей неизбежен и неразрешим.

Таким образом, Споры о Достоевском выступают не только как худо-
жественное произведение, но и как документ эпохи, отражающий кри-
зис марксистско-ленинской идеологии, рост национализма и поиск но-
вых идентичностей в советской культуре 1970-х годов. Пьеса Горенштейна 
подтверждает, что Достоевский остается фигурой, вызывающей полярные 
мнения и служащей катализатором для обсуждения предельно острых во-
просов – от религии и философии до политики и этнической принадлеж-
ности. В этом заключается её непреходящая актуальность и ценность для 
литературоведения. Все персонажи пьесы пытаются найти в Достоевском 
опору для своих идей и отношения к совершающимся в жизни переменам. 
Все находят.

8	 См. Борисова.


	OLE_LINK13

