
Чжоу Цичао
Чжэцзянский университет, Ханчжоу

Энергия “симбиоза” сознания.
Заметки к разнонаправленности идей 

и импульсов Ивана Карамазова

В рамках настоящих заметок мы подходим к проблеме полифоничности, 
связывая данный вопрос с эстетическим переживанием читателя произ-
ведений Ф. М. Достоевского: подчеркнем действие и эффект “симбиоза” в 
изображении мышления и личности персонажей. Основной текст, на ко-
торый мы будем ссылаться, это роман Братья Карамазoвы. Мы постара-
емся напомнить некоторые аспекты “pro и contra” в построении образа 
Ивана – аспекты, которые много раз и в разных направлениях и контек-
стах были изучены в критической литературе о Достоевском.1 Уникаль-
ный эстетический эффект создается благодаря полифоническому, то есть 
многоголосому диалогическому методу: Ф. М. Достоевский с поразитель-
ной точностью и подробнейшей детализацией раскрывает энергетический 
синтез и трагедию “симбиоза” разнонаправленных установок личности, 
подавленной отчуждeнным существованием.

Этот “симбиоз” проявляется в особенной структуре самосознания 
персонажей, взаимном наложении и проекции аспектов их характера, а 
также в коммуникативных отношениях между автором, персонажами и 
читателем. Как сочетание разнонаправленных черт и сил, свойственных 

1	 Широкий спектр изучения романа невозможно охватить, поэтому ограничимся здесь 
лишь приведением нескольких примеров выдающихся исследований: Victor Terras, 
A Karamazov Companion: Commentary on the Genesis, Language, and Style of Dostoevsky’s 
Novel (Madison: Univ. of Wisconsin Press, 1981); Robert Louis Jackson (ed.), A New 
Word on “The Brothers Karamazov” (Evanston: Northwestern University Press, 2004); 
Diane O. Thompson, “The Brothers Karamazov” and the Poetics of Memory (Cambridge 
[England]; New York: Cambridge University Press, 1991); Татьяна А. Касаткина (под 
ред.), Роман Ф. М. Достоевского «Братья Карамазовы»: Современное состояние изу-
чения (Москва: Наука, 2007); Валентина Е. Ветловская, Роман Ф. М. Достоевского 
«Братья Карамазовы» (Санкт-Петербург: Пушкинский Дом, 2007); см. также мно-
гочисленные статьи о поэтике романа, напр. в журналах Достоевсий и мировая литера-
тура, Неизвестный Достоевский, Dostoevsky Studies, и в академической серии Достоев-
ский. Материалы и исследования; см. главы о Братьях Карамазовых в новейшей книге: 
Тэцуо Мотидзуки, Микрокосмы Достоевского (Белград: Граничар, 2025), c. 90-145.



90 чжоу цичао

одной и той же человеческой личности, “симбиоз” способен, по мере чте-
ния, вызывать у читателей характерный эффект совместного с героями 
романа недоумения. Но это – радостное недоумение. Оно причиняет и 
страдание, особенно чувство страха, но в то же время душа не в силах от 
него отказаться.

Недоумение и страх, несомненно, тесно связаны с глубоким философ-
ским содержанием романов Достоевского, пронизанным сознанием че-
ловеческих тревог и забот, а также с драматизмом их сюжетов – бурным, 
концентрированным, напряженным и внезапным. Недоумение и страх 
рождаются из эстетического восприятия читателем внутренней сути ха-
рактеров персонажей если оно ограничено рамками “стереотипизации” – 
жeсткими шаблонами мышления, часто проявляющимися в процессе эсте-
тической оценки.

В галерее персонажей Достоевского какие образы являются наиболее 
полными жизненной силы? У многих читателей, возможно, существует 
общее мнение на этот счeт: это – Раскольников, в мучительных поисках и 
под двойным гнeтом “преступления и наказания”; Настасья Филипповна, 
изнывающая в одновременной агонии “любви и ненависти”; Ставрогин, 
тщетно мечущийся в прямом противоборстве “духа и плоти”; Иван Кара-
мазов, в нерешительности колеблющийся в принципиальном выборе меж-
ду “pro et contra”. Сосредоточим внимание на том, как автор выковал ха-
рактер Ивана.

Иван в Братьях Карамазовых – поистине хладнокровный теоретик. 
Этот персонаж является воплощением абстрактного и безжалостного раз-
ума, это так называемый “чистый мыслитель”. Он – атеист и скептик. Иван 
одинаково презирает за распутный образ жизни и своего отца, Федора Ка-
рамазова, и брата своего Дмитрия, желая, чтобы в их соперничестве один 
сожрал другого: «Один гад съест другую гадину, обоим туда и дорога!» 
(ПСС 14; 129). Обладая выдающимися аналитическими способностями, 
особенно в сфере философских и моральных размышлений, Иван, несо-
мненно, является теоретиком с интеллектуальным складом “кабинетного 
мыслителя”. Он подвергает сомнению высший вопрос бытия – существо-
вание Бога. По мнению Ивана, ради неведомой людям цели Бог может об-
речь человека на нищету и страдания (предполагая наличие первородного 
греха), но Он не может оставаться безучастным к страданиям детей (даже 
ради будущей гармонии и счастья в ином мире). Иван бросает вызов всем 
религиозным и философским доктринам, начиная с тезисов Лейбница, и 
провозглашает:



91Энергия “симбиоза” сознания. Заметки к разнонаправленности идей...

Есть ли Бог, есть ли бессмертие? А которые в Бога не веруют, ну, те о соци-
ализме и об анархизме заговорят, о переделке всего человечества по новому 
штату, так ведь это один же черт выйдет, все те же вопросы, только с друго-
го конца (ПСС 14; 213).

Итак, мы видим: этот невероятно мыслящий Иван в ту эпоху, когда 
«все было так беспорядочно», мучительно колеблется в выборе между 
“за” и “против” традиционной системы ценностей. Этот самый Иван, с од-
ной стороны, “прямо и просто признаeт Бога”, а с другой – размышляет: 
«Если бог есть и если он действительно создал землю, то, как нам совер-
шенно известно, создал он ее по эвклидовой геометрии, а ум человеческий 
с понятием лишь о трех измерениях пространства» (ПСС 14; 214). В то же 
время, он осознаeт:

Между тем находились и находятся даже и теперь геометры и философы, и 
даже из замечательнейших, которые сомневаются в том, чтобы вся вселен-
ная или, еще обширнее – всё бытие было создано лишь по эвклидовой гео-
метрии, осмеливаются даже мечтать, что две параллельные линии, которые, 
по Эвклиду, ни за что не могут сойтись на земле, может быть, и сошлись бы 
где-нибудь в бесконечности (ПСС 14; 214).

Будучи человеком с эвклидовским сознанием, этот Иван считает, что 
размышлять о существовании Бога для него совершенно неподобающе. 
Он может лишь принять Бога, уверовать в мировой порядок, в вечную 
гармонию, в ту обетованную жизнь, к которой стремится вся вселенная и 
«которая с Богом была»; но как философ, осознающий ограниченность 
эвклидова мышления, Иван провозглашает: «Ну так представь же себе, 
что в окончательном результате я мира этого божьего – не принимаю и 
хоть и знаю, что он существует, да не допускаю его вовсе» (ПСС 14; 214).

Иван, подобно младенцу, верует, что раны заживут и утихнут, что все 
возмутительные и смешные человеческие противоречия исчезнут слов-
но жалкий мираж, как ничтожная выдумка немощного, атомарно малого 
эвклидовского человеческого рассудка, и что в конечном итоге мирозда-
ния, в момент наступления вечной гармонии, родится и восстанет нечто 
столь драгоценное, что насытит все сердца, умиротворит всякое негодова-
ние, искупит все злодеяния людские и всю пролитую кровь, и что этого бу-
дет достаточно не только для того, чтобы простить, но и чтобы оправдать 
всe, что когда-либо происходило в мире:



92 чжоу цичао

...пусть, пусть это всё будет и явится, но я-то этого не принимаю и не хочу 
принять! Пусть даже параллельные линии сойдутся и я это сам увижу: уви-
жу и скажу, что сошлись, а все-таки не приму. Вот моя суть... (ПСС 14; 215).

Не стоит она слезинки хотя бы одного только того замученного ребенка, 
который бил себя кулачонком в грудь и молился в зловонной конуре сво-
ей неискупленными слезками своими к «боженьке»!... Не хочу я, наконец, 
чтобы мать обнималась с мучителем, растерзавшим ее сына псами! […] Да 
и слишком дорого оценили гармонию, не по карману нашему вовсе столь-
ко платить за вход. А потому свой билет на вход спешу возвратить обратно 
(ПСС 14; 223).

Алеша говорит: «Это бунт», – тогда как Иван искренне провозглаша-
ет: «Можно ли жить бунтом, а я хочу жить» (ibid.). Иван полагает, что 
даже ради возведения здания всеобщего счастья, несущего мир и покой, 
нельзя приносить в жертву ни единого крошечного существа.

Всe это свидетельствует о том, что Иван стремится к чистейшему, абсо-
лютному гуманизму – как в целях, так и в средствах. С этим связана и из 
этого вытекает и его идея в качестве рационалистического предположения 
«всё дозволено». 

«Всё дозволено» – до такой степени доведена любовь к истине. Та-
ким образом, отправляясь от сомнения в существовании Бога, непри-
ятия божьего мира и стремления к полному гуманизму, сознание Ива-
на приходит к выводу о «вседозволенности» человекобога, от желания 
переступить границы – к утверждению (в рамках предположения в сло-
вах) безграничности и всевозможности, к воображаемому представлению 
о произволе. Затем, после убийства он поймет, что если его абстрактные 
размышления взяты прагматически в качестве теории, то они способны 
подтолкнуть крайне малодушного и жестокого лакея и внебрачного сына 
Смердякова к убийству отца – старого Карамазова.

Как и Раскольников – и даже больше него – Иван ясно осознает этот 
“цветок зла”, источник зла в себе. Сознание того, что он оказался подстре-
кателем отцеубийцы (хотя сам он, в отличие от Раскольникова, собствен-
норучно не убивал и ненамеренно, не сознавая того, подтолкнул Смердя-
кова к убийству), причиняет ему невыносимые страдания: ведь он думал 
о том, что бунтующему человекобогу во имя гуманистического идеала 
«всё дозволено»; так он и наталкивается на опыт, что из такого “семе-
ни” может вырасти чудовищный плод зла. Он, само собой разумеется, в 
предотвращении бездействовал, пока потенциальное зло не превратилось 



93Энергия “симбиоза” сознания. Заметки к разнонаправленности идей...

в реальное преступление. Понимание этого, затем, потрясло его душу и 
мышление.

Путем такого поэтапного анализа нетрудно увидеть, насколько при-
чудливо сочетаются в сознании Ивана столь различные формы мышле-
ния с чувствами – все это принадлежащие личности элементы глубоко 
гуманистического “сознания бунтарства” и ничем не ограничивающие се-
бя размышления вседозволяющего “сознания человекобога”; “импульс и 
эмоциональная диспозиция к состраданию”, не способны обойти слезы 
страдающего ребенка и “сознание греховности” с принятием на себя соб-
ственной виновности со всеми ее экзистенциальными, интеллектуальны-
ми и эмоциональными последствиями. Если допустить существование 
Бога (философское начало), то мятежная натура Ивана не в состоянии 
принять гармонию, купленную ценой слез и крови; если же Бога нет, то 
возникает “человекобог”, но гордая и сочувствующая душа Ивана совсем 
не может принять действительный результат вседозволенности “человеко-
бога”. 

Здравомыслие – самое несчастное свойство человеческой природы. Ес-
ли Иван проявляет подлинное благородство и честность (стремление к 
полной гуманистической гармонии), то он подлинно и неприкрыто ни-
зок и бесчестен (и наивен) в своем предположении о возможности непри-
частности к злу. В итоге Иван с беспрецедентной искренностью смотрит 
на себя самого (Смердяков передаeт Ивану три тысячи рублей, добытые 
убийством и грабежом), и у него хватает мужества признаться на суде, от-
крыто заявив: «Убил отца он, а не брат. Он убил, а я его научил убить...»; 
публично обнажая свои сокровенные, но низменные помыслы: «Кто не 
желает смерти отца?» (ПСС 15; 117). Иван трезво заявляет: он не сумас-
шедший, а убийца; у него нет осязаемых живых свидетелей, есть лишь бе-
стелесный, бесхвостый, ничтожный бесенок (этот бес бродит в океане его 
самосознания).

Возникает вопрос: как различные, разнонаправленные свойства созна-
ния, подсознания и эмоций – формирующих личность в динамическом 
процессе экзистенциальных, интеллектуальных и эмоциональных пережи-
ваний философских абстракций и жизненного опыта, могут одновремен-
но уживаться в одном человеке, формируя одно глобальное сознание.

Повествователь полагает, что это обусловлено “широким” карамазов-
ским характером («Мы натуры широкие, карамазовские»... – ПСС 15; 
129), присущим таким личностям, как Иван. Такой характер способен 
вместить всевозможные противоречия, одновременно созерцать две без-
дны: одну над нами – бездну высоких идеалов, другую под нами – бездну 



94 чжоу цичао

самого низменного и гнусного падения. Следует добавить, что сам герой 
отчeтливо осознаeт это своe состояние одновременного созерцания обе-
их бездн.

Ощущение низости падения так же необходимо этим разнузданным, без-
удержным натурам, как и ощущение высшего благородства, – и это прав-
да: именно им нужна эта неестественная смесь постоянно и беспрерывно. 
Две бездны, две бездны, господа, в один и тот же момент – без того мы не-
счастны и неудовлетворены, существование наше неполно. Мы широки, 
широки, как вся наша матушка Россия, мы всё вместим и со всем уживем-
ся! (ПСС 15; 129).

В действительности, это сложное проявление своеобразной трансфор-
мации энергии самосознания личности в условиях интенсивного нрав-
ственного конфликта.

Данный особый тип характера, сформированный вокруг столь слож-
ного психического состояния, представляет собой важнейшее откры-
тие Достоевского-художника – результат беспощадного анализа и худо-
жественного увеличения глубин души современного человека. В процессе 
развития мировой литературы этот тип характера сияет своим новым и 
уникальным эстетическим значением. Он представляет собой неоспори-
мую веху для художественного воплощения многообразия человеческой 
личности в литературе; того бесконечного многообразия, которое твор-
ческая проницательность Достоевского улавливала там, где повседневный 
взгляд видит однообразие. Там, где другие слышали монолог одной идеи, 
он слышал диалог множества мыслей. Достоевский открыл, что море со-
знания, формируемое свободно мыслящим человеком с развитым умом, 
состоит из бесчисленных клеток сознания, каждая из которых обладает 
своей собственной этико-философской направленностью. Переплетение 
и сосуществование этих клеток сознания создаeт богатство и многогран-
ность потенциальной энергии индивидуального сознания. Как точно за-
метил китайский писатель Лу Синь: «Человек способен к организации, к 
сопротивлению, может быть рабом, но может быть и господином».2

Психологическое состояние, при котором сознания столь различных 
направленностей сложно и многогранно переплетаются и объединяют-
ся, можно обозначить как “симбиоз” сознания. Тип характера, сформиро-

2	 Лу Синь, “Орнаментальная литература · Перевернутое подвешивание”, Вэньибао 
[Литературное обозрение], № 5, 1985, с. 16 (на китайском языке). 



95Энергия “симбиоза” сознания. Заметки к разнонаправленности идей...

ванный вокруг этого “симбиоза” сознания как своего ядра образа, условно 
можно назвать “симбиотическим” типом личности.

Стремление к раскрытию “симбиоза” сознания определило уникаль-
ный подход Достоевского к психологическому портрету. По мнению пи-
сателя, человек непрерывно меняется и остаeтся неуловимым. В его изме-
нениях немало внезапности и алогичных аспектов. Человек преходящ. Он 
– в постоянном процессе становления, развития, а потому не является за-
вершeнным. Следовательно, взгляд писателя должен проникать в глубины 
человеческой души, исследовать многообразные формы сокровенных ду-
шевных переживаний и описывать движение и изменчивость волн душев-
ного моря.

В этом есть известное сходство с подходом Л. Н. Толстого. Однако 
между способами психологического изображения у Ф. М. Достоевского и 
Л. H. Толстого существует глубокое различие. Если Толстой фокусирует-
ся на диахроническом движении, то есть на поэтапном развитии обычных 
сознательных и эмоциональных процессов в рамках определeнного психо-
логического времени, и стремится передать текучесть человеческих чувств 
и мыслей, ясно и отчeтливо показывая в своих произведениях траекторию 
эволюции внутренних переживаний персонажа и описывая, как тот всег-
да остается собой, то негодяем, то ангелом, то умником, то безумцем, – то 
Достоевский концентрируется на синхронном движении, то есть на сию-
минутном состоянии существования неординарных процессов сознания в 
рамках определенного психологического пространства, увлеченно воспро-
изводя сложную картину взаимопроникновения, взаимовлияния и борь-
бы множества разнонаправленных сознаний и эмоций в человеческом раз-
уме в один и тот же момент.

Короче говоря, если Толстой стремится изобразить продольную кри-
вую колебаний человеческих чувств и мыслей, всем сердцем желая пока-
зать читателю, во что может превратиться человек из чего-то, – то Досто-
евский стремится запечатлеть картину сиюминутного синтеза множества 
сознаний и идей в глубине человеческой души, всем сердцем желая проде-
монстрировать читателю, кем и чем одновременно является человек в кон-
кретный момент. В этом смысле подход психологического изображения у 
Достоевского можно сравнить с “микроскопическим исследованием сре-
за”, тогда как подход Толстого, в свою очередь, можно обозначить как “це-
ленаправленное отслеживание”.

Во вступительном авторском признании к своему рассказу Кроткая 
Достоевский упоминал Последний день приговорeнного к смерти Виктора 
Гюго, высоко оценивая чрезвычайно подробный психологический анализ, 



96 чжоу цичао

осуществляемый в повести французского писателя через художественную 
фантазию. Стремление Достоевского показать глубины человеческой ду-
ши, раскрыть “водоворот сознания” человека, пребывающего в “симбио-
тическом состоянии”, представляет собой постижение динамики внутрен-
него мира личности с иного ракурса. Это выдающееся художественное 
постижение позволило Ф. М. Достоевскому, наряду с Л. H. Толстым, стать 
мастером психологического изображения в мировой литературе и ока-
зать вместе с ним глубокое влияние на последующее создание психологи-
ческой прозы.

Открытие “симбиоза” сознания не только расширило границы психо-
логического изображения, но, что более важно, породило новый тип ху-
дожественного характера. Как было выше сказано, “симбиоз” означает со-
существование, взаимопроникновение и взаимодействие множественных 
самоосознаний с различной направленностью в конкретный момент вре-
мени. Это порождает множественные возможности в словах и поступках 
персонажа. Характер трудно “определить” готовым единственным поняти-
ем, он предстаeт как бы “неопределeнным” и “незавершeнным”. Это имеет 
глубокое значение в истории создания художественного характера.

Подобно тому, как “развивающийся” характер (Анна Каренина у Тол-
стого, Линь Чун у Ши Найаня) имел революционное значение по сравне-
нию с типизированным характером (Чжугэ Лян у Ло Гуаньчжуна, Тартюф 
у Мольера), так и “симбиотический” характер (напр., Раскольников и Иван 
Карамазов у Достоевского) представляет собой вызов абсолютности (еди-
ничности) качества сиюминутного сознания. Это означает, что человече-
ский характер не только макрокосмически развивается и изменяется, но 
и что его микроскопические составляющие элементы (эмоциональные и 
сознательные факторы) также текучи и порождают друг друга. Как вер-
но отметил немецкий философ Ф. Шеллинг: «Постоянство органическо-
го процесса – это не покоящееся бытие, а процесс непрерывного воспро-
изводства».3

Если в истории развития физики были три революции – Коперника, 
Ньютона и Эйнштейна, – то в истории создания характеров в мировой 
литературе также есть три великие вехи: это статичный “типизированный” 
характер в двухмерном пространстве (где образ становится воплощением 
одного качества, например, “мудрость” Чжугэ Ляна, “обман” Тартюфа); ди-
намичный “развивающийся” характер в трeхмерном пространстве (где об-

3	 Фридрих В. Й. Шеллинг, Полное собрание сочинений, т. 3 (Пекин: Изд. Пекинского 
ун-та, 2018), с. 222 (приводится в переводе с китайского языка).



97Энергия “симбиоза” сознания. Заметки к разнонаправленности идей...

раз завершается в процессе перехода от одного качества к другому, напри-
мер, терпение и бунт Линь Чуна, подавленность и освобождение Анны 
Карениной); и “симбиотический” характер в вихреобразном состоянии 
многомерного пространства (где качества образа кажутся неопределeнны-
ми, незавершeнными и приводящими в недоумение читателя, но на самом 
деле представляют собой особое состояние – со-бытие, в котором пере-
плелoсь множество качеств. Например, преступление, раскаяние и само-
бичевание, сходящиеся воедино в образе Раскольникова; гордость, ни-
зость и самоанализ у Ивана Карамазова).

“Симбиотический” тип является продуктом глубокого исследования До-
стоевским сложной, глубинной, богатой и обширной человеческой натуры. 
Это уникальный пример “единства” в галерее художественных характеров 
мира литературы. Стремление Достоевского исследовать многослойные 
структуры сиюминутного самоосознания персонажа и его привержен-
ность изображению этой, с точки зрения здравого смысла, кажущейся нео-
пределeнной и незавершeнной личности, объективно раскрывают подвиж-
ное и гибкое духовное пространство живого человека. Это демонстрирует 
огромный потенциал литературы как человековедения и свидетельствует 
об углублении эстетического сознания Достоевского.

Именно углубление эстетического сознания писателя породило эсте-
тическую ценность “симбиотического” типа характера: он с новой точки 
зрения показал “достоверность” изображения внутреннего мира человека. 
Под “достоверностью” подразумевается та степень эстетической близости, 
которую литературный образ достигает по отношению к реальной жизни, 
то эстетическое сходство, которого образ сознания персонажа в исполне-
нии писателя достигает по отношению к реальной действительности.

Одна из уникальных черт образов персонажей у Ф. М. Достоевского за-
ключается в том, что они имеют в своей основе деятельность сознания, а 
слова и поступки этих персонажей управляются текучестью их самосозна-
ния. Сознательные клетки с различной направленностью неестественным 
образом переплетаются и сосуществуют в сознании этих персонажей, обра-
зуя объeмную структуру образа сознания. Различные идеи вступают в кон-
фликт через многоуровневый диалог, раскрывая сложность и изменчивость 
психологического состояния через столкновение и борьбу различных сил.

Достоевский отказывается от чeткого описания макрокосмического 
развития и изменения характеров, предпочитая погружаться в глубины 
океана человеческого сознания, с новой точки зрения улавливать сокро-
венные, тонкие и подлинные ритмы глубин души, дабы посредством “реа-
лизма в высшем смысле” “найти в человеке человека”.



98 чжоу цичао

В реальной жизни характер личности вполне может формироваться 
именно таким многонаправленным, многоуровневым, взаимопроникаю-
щим и сложносоставным “симбиозом сознания” и может, подобно Ива-
ну Карамазову, переживать трансмутацию энергий сознания. Молодые 
интеллигенты из средних и низших слоeв российского общества середи-
ны XIX века, столкнувшиеся с крахом старой системы ценностей при от-
сутствии утвердившихся новых, размышляли о корнях кризиса в условиях 
противоречий и в состоянии растерянности искали точку опоры в жизни. 
В условиях непримиримого этического конфликта у них действительно 
могли возникать неординарные психологические трансформации, страсти 
к “трансцендентному”, “бунту”, сомнению и сопротивлению.

Эти трансформации и страсти сопровождались столкновением и про-
тивоборством порождeнных ими различных направлений сознания, мыс-
лей, идей и теорий. В силу ограничений эпохи, общества и личности, кон-
фликт и противоборство этих совершенно различных сознаний, мыслей, 
идей и теорий не привели к чeтким и ясным выводам, а проявились в ви-
де их текучего и парадоксально совместимого вихреобразного состояния.


	OLE_LINK13

