
articles 
• 

статьи

I
Dostoevsky from the Perspective

of Philosophical Discourses 
◆ 

Достоевский с перспективы 
философских дискурсов





Жорди Морильяс
Университет Любека

Размышления о Достоевском как философе и теологе1

Постановка проблемы

В исследованиях о Ф. М. Достоевском его часто называют не только пи-
сателем или поэтом, но и психологом, политиком и пророком нигилизма 
и русской революции. Таким образом, с конца XIX века появилось не-
мало научных публикаций, в которых автор Записок из подполья анали-
зировался с философской или даже теологической/богословской точки 
зрения. Но насколько оправдан такой подход? Правильно ли называть 
Достоевского “философом” или “теологом/богослогом”2?

Философия и теология в Греции

Истоки философии находятся в древнегреческой культуре,3 а ее первые 
проявления в греческих колониях Малой Азии. Из города-государства 
(πόλις) Милет происходил Фалес, за которым в своих философских раз-
мышлениях последовали его соотечественники Анаксимандр и Анакси-
мен, а также, среди прочих, Гераклит из Эфеса, Эмпедокл из Агригента, 
Платон и Аристотель.

1	 Переработанный текст доклада под названием “Достоевский как философ? Достоев-
ский как богослов? Конец недоразумения!”, представленного на международной кон-
ференции по Достоевскому, которая состоялась в Афинах 16-18 октября 2025 г.

2	 В русском языке различают ‘теологию’ и ‘богословие’, причем первое обозначает ла-
тинскую традицию, а второе – православную доктрину. В настоящей статье мы не со-
бираемся вступать в эти чисто конфессиональные дискуссии. Мы намерены решить 
вопрос о происхождении термина ‘θεολογία’ в греческом мире, чтобы понять, что он 
означал в своих истоках. Только тогда мы сможем судить о правильности использова-
ния такого понятия в отношении Достоевского.

3	 См. Диоген Лаэртский, О жизни, учениях и изречениях знаменитых философов, 
“Предисловие”, I, §§1-4: «И таким образом философия зародилась у греков, о чем 
свидетельствует ее название, исключающее всякую мысль о варварском происхожде-
нии». Перевод [измененный нами] М. Л. Гаспарова (Москва: Мысль, 1979), с. 64.



32 жорди морильяс

Эта наука,4 зародившаяся из удивления и восхищения φύσις (‘приро-
ды’),5 ставила своей целью ее понимание через исследование первопри-
чин.6 В этом смысле философия вскоре приобрела двойной божествен-
ный характер, поскольку Божественность7 казалась не только одной из 
этих первопричин,8 но и обладательницей того знания (Σoφíα), чего жа-
ждали эти первые «физики».9 Об этом свидетельствует Пифагор из Са-
моса, который указал, что лишь Божественность была мудрой10, называя 
того, кто стремился к ней, «философом», то есть “любителем мудрости”.11

4	 О значениях, которые слово ‘философия’ имело на протяжении всей своей истории в 
Греции, см. Werner Jaeger: Paideia: The Ideals of Greek Culture, Vol. III: The Conflict of 
Cultural Ideals in the Age of Plato. Transl. from the German Manuscript by Gilbert Highet 
(Oxford: Basil Blackwell, 1947); Bernard Williams: “Philosophy”, in Moses I. Finley 
(Ed.), The Legacy of Greece. A New Appraisal (Oxford: Clarendon Press, 1981), pp. 202-255.

5	 См. Платон, Теэтет, 155d и Аристотель, Метафизика, I, 2, 982b12-13.
6	 Когда Анаксагора спросили, для чего он был рожден, он ответил: «Для наблюдения 

солнца, луны и неба» (Εἰς θεωρίαν ἡλίου καὶ σελήνης καὶ οὐρανοῦ) – Диоген Лаэрт-
ский, II, §10, с. 106. Почти все труды, написанные этими ранними философами или, 
лучше сказать, “физиками”, были озаглавлены О природе. Так, напр., Гален сказал о Гип-
пократе, что тот факт, что он «дал название своему произведению не Об элементах, 
как это сделал врач Асклепиад [а О природе], не может быть поводом для каких-ли-
бо размышлений, потому что все произведения древних озаглавлены О природе, о чем 
свидетельствуют труды Мелиссы, Парменида, Эмпедокла, Алкмеона, Горгия, Проди-
ка и всех остальных, в то время как Аристотель излагает свои идеи об элементах в сво-
их произведениях О небе, О возникновении и уничтожении, точно так же, как Хрисипп 
в своем О субстанции» – Гален, Об элементах, кн. I, 9.26-9.27 (487).

7	 В отличие от того, что обычно делается в таких случаях, мы считаем, что писать имя 
Божества или Божеств с маленькой буквы – это проявление неуважения к другим на-
родам. По этой причине в этой статье слова Бог, Божественность или Божественное 
всегда будут написаны заглавными буквами.

8	 Божественность не только казалась первопричиной всего, но и для греков φύσις как 
целое, в свою очередь, считался Божественным, о чем свидетельствуют Алкмеон или 
Фалес из Милета. См. Аристотель, О душе, 405a32-405b1, 411a8; и Метафизика, I, 
1-2, 980a20-983a23 и XII, 8-9, 1073a14-1075a10.

9	 См. Платон, Федр, 239b; Аристотель, Евдемова этика, VIII, 3, 1249b16 и далее; и 
Никомахова этика, VI, 7, 1141b1 и далее.

10	 См. также Платон, Пир, 203e. Под “Божественностью”, конечно, не следует понимать 
иудео-христианского Бога.

11	 Согласно Диогену Лаэртскому (I, §12, с. 66), именно Пифагор ввел термины «фи-
лософия» и «философ», утверждая, что «мудрецом же […] может быть только Бог, а 
не человек. Ибо преждевременно было бы философию называть “мудростью”, а упраж-
няющегося в ней – “мудрецом”, как если бы он изострил уже свой дух до предела; а 
философ [“любомудр”] – это просто тот, кто испыты вает влечение к мудрости». Точ-
но так же именно Платон в Федре, 278d, подчеркнул божественный характер фило-



33Размышления о Достоевском как философе и теологе

В самом деле, если Божественность определяется как νοῦς (‘нус, раз-
ум’)12 или ἡ νόησις νοήσεως (‘мышление о мышлении’), что, в свою очередь, 
является ζωή (‘жизнь’),13 то человек, единственное животное, обладающее 
λóγος (‘логосом’)14 и νοῦς,15 пользуясь тем, что у него есть общего с Боже-
ственностью, достиг бы божественного статуса,16 то, что Перипатетик на-
звал ὁ βίος θεωρητικός (‘созерцательная жизнь’).17 Благодаря этой ноэтиче-
ской деятельности, целью которой было «увековечить себя и приложить 
все усилия, чтобы жить согласно самому лучшему, что есть в нас»,18 фи-
лософ становится любимым Богов (θεοφιλέστατος ἄρα).19

софа, в то время как в Государстве он предложил классическое определение как фило-
софии как науки, так и философа как правителя и законодателя. В качестве примера 
можно упомянуть 475c, 491a-b, 495d или 497a-b.

12	 Аристотель, О молитве, фрагмент 1.
13	 См. Аристотель, Метафизика, XII, 7, 1072b25-30, а также XII, 9, 1074b34.
14	 См. Аристотель, Политика, I, 1253a9-10. Наряду со способностью говорить, очевид-

но, связан голос, который облегчает самовыражение, добавляя, таким образом, еще 
одно совершенство человеку, которого Аристотель сам считает самым выдающимся 
животным, обладающим дискурсивными способностями и интеллектом. См. О душе, 
II, 8, 420b5-421a6, а также II, 3, 414b18-19.

15	 Этим νοῦς или интеллектом обладают не все: «от интеллекта [участвуют] только Боги 
и очень небольшая группа людей» (νοῦ δὲ θεούς, ἀνθρώπων δὲ γένος βραχύ τι) – Платон, 
Тимей, 51e. См. также Аристотель, О душе, I, 2, 404b5-7, II, 3, 415a7-8 и III, 3, 427b8.

16	 См. Аристотель, О душе, I, 4, 408b29-30 и О возникновении животных, II, 3, 736b28. 
И здесь, как и во многих других вопросах, Стагирит развивал мысль своего учителя, 
как это видно из Платон, Федр, 249c-d.

17	 «Итак, если ум божественен по отношению к человеку, то жизнь в соответствии с 
ним будет также божественной по отношению к человеческой жизни» (Никомахо-
ва этика, X, 7, 1177b30-31; см. также I, 1098a1-20, где утверждается, что это наилучшая 
возможная жизнь). Мы переводим все цитаты из этого сочинения Аристотеля непо-
средственно с греческого языка по изданию Aristotelis Ethica Nicomachea. Recognovit 
brevique adnotatione critica instruxit I. Bywater (Oxford: Oxford UP, 1962).

18	 Аристотель, Никомахова этика, X, 7, 1178a1-2.
19	 «Более того, тот, кто действует в своей деятельности в соответствии со своим интел-

лектом и развивает его, кажется самым желанным и самым любимым Богами. Дей-
ствительно, если Боги проявляют какую-либо заботу о человеческих делах, как счи-
тается, также будет разумно, если они будут потакать тому, что лучше и ближе всего 
к ним (а это был бы интеллект), и что они вознаграждают тех, кто любит и почита-
ет их больше всего, как если бы они заботились о своих друзьях и они будут действо-
вать прямо и благородно. Очевидно, что все эти действия принадлежат в первую оче-
редь мудрому человеку; и, таким образом, он будет самым любимым богами, и вполне 
вероятно, что он также будет самым счастливым. Так что, если рассматривать его та-
ким образом, мудрец будет счастливейшим из всех людей». Аристотель, Никомахо-
ва этика, X, 8, 1179a23-33. См. также Платон, Законы, 716c-d.



34 жорди морильяс

Этот βίος θεωρητικός однако не означает отдаления от реального ми-
ра, скорее наоборот – требует своего господства.20 Действительно, в то 
время как Платон утверждал, что только «божественный человек»21 
способен быть демиургом или законодателем общества22 благодаря по-
знанию Идеи Добра, «предмета высшего изучения, на основе которого 
справедливые и все другие вещи становятся полезными и ценными»,23 
Аристотель добавлял, что философ является «архитектором духовно-
го и социального мира»24 и, следовательно, гарантом наилучшего воз-
можного политического правительства.25 Таким образом, осуществляя 
ὁ βίος πολιτικός (‘политическая жизнь’), любители мудрости становились 

20	 Тезис, который так усердно отстаивали Платон и Аристотель, о том, что Филосо-
фия – это единственное знание, не имеющее “практической” цели, следует понимать 
как реакцию на софистику и меркантильный менталитет того времени, которые рас-
сматривали все в полезности и в непосредственной материальной выгоде. Также важ-
но не забывать, что «Greek science and philosophy were “aristocratic” in the sense that 
they developed among the leisured classes, for whom the only acceptable practical pursuits 
were war and statecraft, poetry and oratory» – Moses I. Finley, The Ancient Greeks. An 
Introduction to their Life and Thought (New York: The Viking Press, 1963), p. 105. См. так-
же Arthur H. Armstrong, “Greek Philosophy and Christianity”, in Finley (Ed.), The 
Legacy of Greece, pp. 347-375.

21	 См. Платон, Законы, 645b.
22	 «By his work in making laws, the legislator becomes the demiurge of human society, which 

must be made a part of the greater cosmos; and the rule of God perfects itself in conscious 
accomplishment of the divine logos, by man as a rational being» – Jaeger, p. 242. Как 
установил Платон в так называемом “мифе о пещере”, философ также обязан пра-
вить (Государство, 539e-540c; а также 473d, 474b-c, 484b, 486b, 487a-e, 489a-b, 494a-b, 
496b-c, 499b-c, 519b-521a, 540d и Законы, 709-712a).

23	 Платон, Государство, 505а. Далее философ уточняет, что «после того, как [Идея До-
бра] осознана, необходимо признать, что она является причиной всего правильного 
и прекрасного, что есть во всех вещах; что, хотя в видимой сфере она породила свет и 
властителя его, в сфере разумной она является властительницей и производительни-
цей истины и знания, которую обязательно должен увидеть тот, кто хочет действовать 
мудро как в частном, так и в общественном плане» – Государство, 517c, см. также Эв-
тидем, 218b. Мы переводим все цитаты из этого сочинения Платона непосредственно 
с греческого языка по изданию Plato’s Republic. The Greek Text. Edited, with Notes and 
Essays by the late B. Jowett and Lewis Campbell (Oxford: Clarendon Press, 1894).

24	 Аристотель, Политика, VII, 3, 1325b23.
25	 Политическая система, которую должен установить философ, колеблется между мо-

нархией и аристократией. В своих Законах Платон напишет относительно названия, 
которое должно быть у города, которым правят философы, что «если необходимо 
иметь городу такое название, то лучше заимствовать его от истинного Бога, управляю-
щего существами разумными (τὸν νοῦν)» (713a). Мы цитируем из перевода В. И. Обо-
ленского (Москва: Тип. С. Селивановскаго, 1827), с. 150.



35Размышления о Достоевском как философе и теологе

вдвойне любимыми Божествами, поскольку «нет ничего, в чем доброде-
тель ближе всего приближается к могуществу Богов, чем основание но-
вых городов или сохранение уже существующих».26

В этом контексте, когда великий специалист по Греции, Вернер Йе-
гер, хотел заняться тем, что обычно называют “досократической филосо-
фией”, он говорил о теологии ранних греческих мыслителей, поскольку 
«великие новые идеи древнейших мыслителей о “природе” и “вселен-
ной” были для них непосредственно связаны с новым представлением о 
Божественном. В этом единстве духовного Богопознания и мыслитель-
ного осмысления сущего лежит исток всей последующей философской 
теологии греков».27

Обратим внимание на выражение: «философская теология». Это оз-
начает, иными словами, что в Греции философия и теология не были 
разделены, а тесно связаны. Действительно, Платон был назван «тео-
логом классического мира»,28 без которого не существовало бы ни нау-
ки, ни понятия, и достаточно прочитать его Государство и Законы чтобы 
убедиться в огромном значении размышлений о Боге в его философии. 
Аристотель, верный ученик Платона, называл теологию «первой фило-
софией», поскольку была посвящена самому благородному вопросу, то 
есть Божественности,29 ибо она присутствует в природе.30

26	 Цицерон, О государстве, VII, 12 («Neque enim est ulla res, in qua propius ad deorum 
numen uirtus accedat humana, quam ciuitatis aut condere nouas aut conseruare iam condi-
tas»).

27	 Вернер Йегер, Теология ранних греческих философов. Гиффордские лекции 1936  года. 
Пер. с англ. А. С. Мерзеневой (Санкт-Петербург: Владимир Даль, 2021), с. 58. Изме-
ненный нами перевод.

28	 Так окрестил его и несколько раз называл Йегер в Пайдейя.
29	 «Если нет какой-либо другой сущности, кроме созданных природой, то первым уче-

нием было бы учение о природе. Но если есть некоторая неподвижная сущность, то 
она Первее и учение о ней составляет первую философию, притом оно общее [зна-
ние] в том смысле, что оно первое. Именно первой философии надлежит исследо-
вать сущее как сущее – что оно такое и каково все присущее ему как сущему» – Ме-
тафизика, VI, 1, 1026a, 27-32. Цитата переведена нами из следующего критического 
издания греческого текста: Aristotle’s Metaphysics. A Revised Text with Introduction and 
Commentary by W. D. Ross (Oxford: Clarendon Press, 1924).

30	 Аристотель, Метафизика, VI, 1, 1026a19.



36 жорди морильяс

Концепция знания (философия и теология) в Библии

Священная книга как иудеев, так и христиан начинается с явного осу-
ждения знания. Так, Иегова, создав Адама и поместив его в Эдемский 
сад, дает ему следующую заповедь: «Ты можешь есть от всех деревь-
ев в саду, но от дерева познания добра и зла не ешь, ибо в день, когда ты 
съешь от него, ты умрешь» (Быт 2:16-17).31

В полном соответствии с этим запретом Соломон считает, что знание 
влечет за собой боль и страдания (Екк 1:18) и никоим образом не ведет к 
«земному счастью», поскольку «под солнцем» невозможно достичь ὁ 
βίος μακάριος (‘блаженная жизнь’), провозглашенного язычниками.32 Кро-
ме того, иудейский мудрец называет интеллектуальные усилия «напрас-
ными» и «бесполезными», ибо человек неспособен познать творение 
Бога (Екк 3 и 8:16-17). Эта невозможность провозглашена Иеговой (Екк 
2:26, 3 и 7:14), который, как позже пояснит Павел Тарсийский, выступа-
ет категорически против «философии и образов, основанных на преда-
ниях человеческих».33 По этой причине иудей, то есть последовательный 
христианин, должен перестать читать и писать «книги», потому что 
«долгое занятие – утомительно для тела» (Екк 12:12).

Эта концепция, в свою очередь, находит свое оправдание в том фак-
те, что мудрость принадлежит Иегове,34 который сначала хотел даровать 
ее исключительно народу Израиля (Сир 3, 32-38), а затем предложить ее 
всему остальному человечеству35 через Святого Духа.36 Эта мудрость, ко-
торую этот Бог дарует человеку и которую тот должен каким-то образом 

31	 В своей замечательной статье “Presència del cristianisme en la filosofia”, Qüestions de vida 
cristiana, 207, 2002, pp. 53-72, испанский философ Сальви Турро (Salvi Turró) указы-
вает на существенные различия, которые эта притча вносит в мировоззрение Запада, 
и ее влияние на таких благочестивых мыслителей, как Кант, Фихте или Гегель, в част-
ности, на с. 59-60.

32	 Напр., Аристотель, Никомахова этика, X, 8, 1178b26.
33	 Послание к Колоссянам, 2:8. См. также Еф 5:6 и 2Тим 6:20. Иисус использовал выра-

жение «предание человеческое» как синоним «человеческой мудрости» (напр., Мк 
7: 8). 

34	 См. Исаи 11:2, 28:29; 40:14; Иер 10:12, 51:15, 54:15; Прит 21:30; Псал 104:24, 147:5; Иов 
12:13,16; 21:22; 36:5, 37:16; Дан 5:14; Лк 21:15 и Рим 16:27.

35	 См. Втор 1:17; 2:21-22; Сир 1:1-10; Псал 94:10, 119:66; Прит 2:6-7; Иов 32:8 и Еф 1:8.
36	 См. Прем 9:1-17; 1Кор 12:8, а также Кол 1:9. Отсюда некоторые отцы Церкви будут 

утверждать, что все, что было истинного в языческой философии, происходило имен-
но из этого учения Святого Духа. См., напр., классическое произведение Евсевия Ке-
сарийского Εὐαγγελικὴ προπαρασκευή, известное под латинским названием Praeparatio 
evangelica.



37Размышления о Достоевском как философе и теологе

стремиться обрести,37 имеет своей отправной точкой страх перед Иего-
вой,38 в убеждении, что не существует никакого знания, которое могло 
бы быть автономным39 или противоречить этому Божеству (Прит 21:30), 
поскольку его цель состоит исключительно в размышлении над запове-
дями, полученными от Него:

Не ищи вещей, которые тебе не по силам, не исследуй то, что превышает 
твои возможности. Размышляй над заповедями, которые ты получил, по-
тому что тебе не нужны скрытые доктрины. Не занимайся напрасными раз-
мышлениями о том, что тебя превосходит; тебе уже научили большему, чем 
человек может понять. Спекуляции погубили многих людей; ложные пред-
положения сбили их с пути истинного (Сир 3:21-24).40

Следовательно, мудрец Ветхого Завета ограничивается «размыш-
лением над заповедями Господа и непрерывным выполнением Его по-
велений. Он сам [тогда] укрепит твое сердце и даст тебе желаемую му-
дрость» (Сир 6:37).41 То есть библейское знание, «отражение вечного 
света, непорочное зеркало действия Бога, образ Его благости» (Прем 
7:26), проявляется в «книге заповедей Бога, Законе, который будет су-
ществовать вечно. Все, кто соблюдает его, будут жить, а те, кто отвергают 
его, умрут» (Сир 4:1).42 Таким образом, «соблюдение Закона» считает-

37	 Вся книга Притчей Соломоновых наполнена призывами к поиску мудрости, кото-
рая считается высшим благом, превосходящим даже золото и все богатства этого ми-
ра (см., напр., 3:13, 4:5-7 и т.д.). Однако то, что может показаться читателям на первый 
взгляд как “призыв к мудрости”, по сути, является не чем иным, как призывом к слепо-
му послушанию Иегове: «Нет мудрости, и нет разума, и нет совета перед Иеговой», 
– говорится в этой же книге (21:30).

38	 См. Псал 111:10, Иов 28:28, Прит 1:7, 9:10, 15:33, подобно Ис 33:6. Фактически, 
утверждается не только, что «Блажен человек, который всегда боится Бога» (Прит 
28:14), но и то, что этот страх «продлевает жизнь» (Прит 10:27), то есть является 
«источником жизни» (Прит 14:27).

39	 См., напр. Прит 20:24.
40	 Подобные проявления можно найти в этой же священной книге – 4:11-19; 15:1-10; 

19:20-24 и 21:11.
41	 Ср. Прем 6:12-20. В этом смысле фигура Соломона является образцовой: его му-

дрость приходит не в результате собственных усилий по поиску истины или знания, а 
потому, что она была дана ему Богом, как сказано в 1Цар 4:29 [5:9], 5:12 [5:26] и 10:24, 
а также во 2Пар 1:10-12 и 9:23. Аналогичные случаи представлены также Иовом (Иов 
39:17), Даниилом (Дан 2:23, 9:22) или Ездрой (Езд 7:25).

42	 Эта ветхозаветная концепция мудрости также определяется в других отрывках как: 
«Страх Господень есть истинная премудрость, и удаление от зла  – разум» (Иов 



38 жорди морильяс

ся единственной мудростью, которая гарантирует бессмертие, «позво-
ляет нам уподобиться Богу» (Прем 6:18-19; см. Прем 8:13) и вызывает 
Его любовь (Прем 7:28).

Новый Завет дополняет эту еврейскую концепцию, противостоящую 
философии, изречением раввина Иисуса: «Блаженны нищие духом, ибо 
их есть Царство Небесное» (Мф 5:3). Действительно, определив себя как 
«Я есмь путь и истина и жизнь. Никто не приходит к Отцу, как толь-
ко через Меня»,43 теперь истинными «детьми мудрости» считаются те, 
кто верит в Него, кто признает Его Мессией, посланным Богом, и «при-
нимает Божественный замысел, справедливый и полный мудрости» (Лк 
7:35), то есть возлагает на Него свою надежду как на высшую норматив-
ную инстанцию.44 Ибо «в Нем сокрыты все сокровища мудрости и зна-
ния» (Кол 2:3), и с тех пор Иисус является единственным, кто способен 
даровать мудрость всем людям, если они верят в Него (Лк 21:15 и 1Кор 
1:24-31): «Если же кому из вас недостает мудрости, пусть просит у Бога, 
который всем дает щедро и без упрека, и она будет ему дана» (Иак 1:5).

Последствия этой доктрины, проповедуемой Иисусом, излагает Па-
вел из Тарса в первом послании к коринфянам, в котором он называет 
«безумной мудрость этого мира» (1Кор 1:20 и 3:19) и открыто объявляет 
ей войну: «Ибо то, что кажется неразумным в Божьем деле, мудрее му-
дрости человеческой, и то, что кажется немощным в Божьем деле, силь-
нее человеческого» (1Кор 1:25). Действительно, истинная мудрость – это 
«скрытая в замысле Божьем» (1Кор 2:7), которая была открыта христи-
анам через Святого Духа (1Кор 2:10), которая познается исключительно 
через веру (1Кор 2:11-16) и которая, в отличие от мудрости «князей этого 
века», вечна, потому что исходит от «силы Божьей» (1Кор 2:5).45

В этом контексте не менее решающим является антропологическая и 
гносеологическая переоценка, которая христианство вносит в европей-
ское сознание.46 В то время как философия видела исток мудрости в Бо-

28:28) или: «Лучше слабоумный, любящий Господа, чем очень умный, нарушающий 
Закон» (Сир 19:24). См. также Иер 8:9, 9:23; Псал 111:10; Прит 1:7, 1:29, 9:10, 15:33 и 
Сир 1:11-21, 27, 25:11.

43	 Ин 14:6 («Ἐγώ εἰμι ἡ ὁδὸς καὶ ἡ ἀλήθεια καὶ ἡ ζωή· οὐδεὶς ἔρχεται πρὸς τὸν πατέρα, εἰ μὴ δι’ 
ἐμοῦ»); ср. Ин 18:37.

44	Мф 11:19; 13:54; Мк 6:2, а также 1Кор 1:18:31.
45	 Это представление объясняется словами Христа, обращенными к Петру: «Блажен 

ты, Симон, сын Ионы, потому что не плоть и кровь открыли тебе это, но Отец Мой, 
сущий на небесах» (Мф 16:17).

46	 Необходимо прочитать слова из Первого послания к Коринфянам 1:26-31, наиболее яс-
ным из которых является: «Бог избрал тех, кто неблагороден и презираем миром; Он 



39Размышления о Достоевском как философе и теологе

гах,47 что нашло свое воплощение в заповедях Дельфийского храма,48 
она отличалась «лаконичностью»49 и утверждала, что только через раз-
ум (интеллект) человек способен познать истину и, насколько это воз-
можно, уподобиться Божеству, что, в свою очередь, было тесно связано 
с сильным элитизмом, предполагавшим, что массы по своей природе не 
философские50 («глаза души большинства людей неспособны усилиться, 
чтобы увидеть Божественное»51).

Напротив, христианство обращается ко всем людям без различия,52 
предлагая спасение (и, следовательно, обожествление) без каких-

избрал тех, кто ничтожен, чтобы уничтожить тех, кто что-то из себя представляет» 
(1:28).

47	 Здесь следует упомянуть не только тот факт, что Сократ утверждал (Апология Сокра-
та, 28c), что Божество (θεός) велело ему «жить, философствуя и исследуя себя и дру-
гих» (исходя из максимы «Познай самого себя»), но и Парменида, произведение ко-
торого Περί φύσεως (‘О природе’) возникло из откровения, которое Богиня дала ему 
об истинном пути исследования, то есть о философии (стихи 20 и далее).

48	 Чтобы избежать недоразумений, следует помнить о вышесказанной тесной связи меж-
ду философией и религией в классической Греции, союз, который также будет иметь 
место в Риме, как свидетельствуют, среди прочих, Цицерон, Сенека или даже “атеист” 
Лукреций, чьи первые стихи его стихотворения De rerum natura представляют собой 
подлинный гимн греко-римским Божествам.

49	 Платон, Протагор, 342d-e.
50	 См. Платон, Государство, 494a. В числе авторов, подчеркнувших элитарность фило-

софии, можно назвать Артура Шопенгауэра, Arthur Schopenhauer’s handschriftlicher 
Nachlaß. Aus den auf der Königlichen Bibliothek in Berlin verwahrten Manuskriptbüchern 
hrsg. v. E. Grisebach. IV Bd.: Neue Paralipomena (Leipzig: Philipp Reclam, 1892), S. 303-
304.

51	 Платон, Софист, 254a-b.
52	 С предпочтением, как уже указывалось выше, «нищих духом», то есть простолюди-

нов. В этом смысле стоит привести один из аргументов, который первые языческие 
критики приводили против этой особенности христианства: «Более благоразумны те 
христиане, которые дают следующее предписание: “Никто, кто обладает пайдейей, не 
должен приближаться, никто, кто мудр, никто, кто благоразумен, ибо такие вещи счи-
таются среди нас злом. Но кто невежественен, неразумен, лишен пайдейи, нищ духом, 
тот пусть приходит со всей уверенностью”. Ибо какие люди достойны своего Бога, 
они признают, когда хотят и могут обратить только глупцов, неблагородных, неразум-
ных, рабов, женщин и детей […]. Как можно считать злом обладать пайдейей и быть 
экспертом в лучших учениях, быть и казаться умным? Почему это мешает познать Бо-
га? Почему это не должно быть, напротив, преимуществом и средством, с помощью 
которого можно лучше достичь истины?» – Цельс, Правдивое слово, фрагменты III, 
44 и III, 49a. См. Jordi Morillas, “La primera crítica filosófica al Cristianismo: Celso y 
el Alethes Logos”, Daímon. Revista de Filosofía, 34, 2005, pp. 19-36.



40 жорди морильяс

либо интеллектуальных усилий, только через веру,53 единственный 
возможный доступ к вечной истине, открытой Святым Духом.54 То есть 
человек не должен искать истину сам, поскольку она уже была полностью 
открыта ему в учении Христа,55 который дает ему все ответы.56 Они 
символизируются в так называемой “мудрости Креста”, то есть в учении 
об искуплении и спасении в жертве Христа:

Какие черты сходства есть между философом и христианином, учеником 
Греции и учеником Небес, тем, кто торгует славой, и тем, стремится к сла-
ве, и тем, кто стремится к спасению, тем, кто действует словами, и тем, кто 
действует делами, тем, кто созидает, и тем, кто разрушает, тем, кто защища-
ет заблуждение, и тем, кто защищает истину, тем, кто крадет ее, и тем, кто 

53	 По вопросу веры в Евангелиях см. Jordi Morillas, “Contra Christianos: la crítica 
filológica de Porfirio al Cristianismo”, Daímon. Revista de Filosofía, 40, 2007, pp. 145-164: 
151-152. В Правдивом слове (I, 9) Цельс высказывался следующим образом: «Чтобы 
принять учение, мы должны следовать разуму и рациональному руководству, ибо тот, 
кто без этой осторожности присоединяется к мысли другого, подвергается верно-
му обману. [Христиане] иррационально верят, как нищие и жрецы Кибелы и гадате-
ли, как жрецы Митры и Сабация и как все, кого можно встретить, в явления Гекаты 
или другого демона или демонов. Потому что, подобно тому, как среди людей тако-
го рода злые люди злоупотребляют глупостью легковерных и ведут их, куда хотят, так 
же происходит и среди христиан. Некоторые, не желая ни давать, ни принимать объ-
яснений того, во что они верят, прибегают к таким принципам, как: “Не спрашивай, а 
верь” [Мк 5:36; 9:23] и “Вера твоя спасет тебя” [Мф 8:13; 9:22; Мк 5:34; 10:52; Лк 7:50; 
8:48; 17:19]. И “Мудрость в жизни – зло, а глупость – добро” [1Кор 1:20-25; 2:1-6; 3:18-
20; 4:10; 8, Еф 4:17 и далее; 1Тим 6:20-21; Евр 13:9]».

54	 См. 1Кор 2:4 и 5. Августин Иппонийский, пожалуй, лучше всех выразил эту мысль, 
когда в своем комментарии к Евангелию от Иоанна (29:6) отметил: «Хочешь по-
нять? Веруй. Ибо Бог сказал через пророка: “Если не поверите, не поймете” [Ис 7:9]. 
С этим связано то, что Господь добавил здесь далее: “Если кто хочет исполнить во-
лю Его, тот узнает, от Бога ли оно или Я Сам от Себя говорю” [Ин 7:17]. Что означа-
ет: “Если кто хочет исполнить волю Его”? Но я сказал: “Если вы верите”, и дал такой 
совет: если ты не понял, говорю я, верь. Ибо интеллект – это награда за веру. Поэтому 
не ищи понимания, чтобы верить, но верь, чтобы понять, потому что, если не будешь 
верить, не поймешь». То есть для христианина vera philosophia – это понимание ве-
ры. Более подробно об этом см. Juan Pegueroles, San Agustín. Un platonismo cristiano 
(Barcelona: Promociones y publicaciones Universitarias, 1985), pp. 13-30.

55	 Решающим в этом контексте является Послание к Евреям 1:2, где утверждается, что в 
лице Сына Бог высказался окончательно («ἐλάλησεν»), то есть Откровение является 
полным и к словам Христа абсолютно ничего больше добавить нельзя.

56	 Ибо никто не может быть мудрым, кроме Христа (1Кор. 3:23). Так же высказались Ио-
анн в своем Евангелии (14:6), Павел в 1Кор. 2:14 и Иуда в своем послании, 3.



41Размышления о Достоевском как философе и теологе

ее хранит?57 […] Что же общего между Афинами и Иерусалимом? Что об-
щего между Академией и Церковью? Что общего между еретиками и хри-
стианами? Наша доктрина происходит из портика Соломона, научивше-
го нас искать Господа прямым и чистым сердцем. Пусть там разбираются 
те, кто изобрел стоическое, платоническое и диалектическое христианство. 
Нам не нужно любопытство после Иисуса Христа, ни поиски после Еван-
гелия. Когда мы верим, мы не хотим верить ни в что другое. Ибо это пер-
вое, во что мы верим, что нет ничего другого, во что мы должны верить.58

Противостояние между философией и христианством

Таким последовательным образом христианство заткнуло рот разуму, и 
с тех пор задачей философов стало просто преподавать «еврейскую ми-
фологию».59 Фактически, появление веры в Христа на европейской зем-
ле и безжалостные мировоззренческие борьбы, веденные патристикой и 
схоластикой, полностью изменили греко-римское представление о фило-

57	 Тертуллиан, Апология, или Защищение христиан против язычников, гл. XLVI (наш 
перевод).

58	 Тертуллиан, Прещения против еретиков, VII, 9-12 (наш перевод). Как показывает 
чтение Библии и вопреки тому, что обычно утверждается, Тертуллиан не представля-
ет собой экстремизм, которому не следует следовать, а, напротив, излагает логичное и 
последовательное христианство. Недаром в том же духе высказывается Августин Ип-
понийский, который, познакомившись с философией, смог написать такое произ-
ведение, как De civitate Dei, в XIV, 28 книге которого он доказывает, что в граде Бо-
жьем «nulla est hominis sapientia, nisi pietas, qua recte colitur verus Deus, id exspectans 
praemium in societate sanctorum, non solum hominum, verum etiam Angelorum, ut sit 
Deus Omnia in omnibus» (“В этом же граде нет иной мудрости, кроме благочестия, ко-
торое правильно почитает истинного Бога, ожидая в обществе святых, не только лю-
дей, но и ангелов, той награды, когда будет Бог все во всем”). Цит. по: Блаженный Ав-
густин, Творения, cост. и подгот. текста С. И. Еремеева (Санкт-Петербург: Алетейя; 
Киев: УЦИММ-пресс, 1998), т. 4: О граде Божием.

59	 Arthur Schopenhauer’s handschriftlicher Nachlaß, S. 262 (§452): «Die Religion hat 1800 
Jahre lang der Vernunft einen Maulkorb angelegt. – Die Aufgabe der Philosophieprofessoren 
ist Judenmythologie als Philosophie einzuschwärzen». См. также добавление к предисло-
вию к третьему изданию предисловия к Воле в природе, где Шопенгауэр утверждает, 
что «Кант действительно открыл ужасную истину о том, что философия должна быть 
чем-то совершенно отличным от еврейской мифологии» (с. XIV), а также Об универси-
тетской философии (с. 179), Eis eauton, §695 и Senilia, 135, 4, где он называет профессо-
ров философии «наемниками еврейской мифологии по найму».



42 жорди морильяс

софии.60 Она отрывается от религии,61 которая с тех пор отождествляет-
ся исключительно с христианством (интеллектуальная аберрация, про-
должающаяся до наших дней) и становится просто «ancilla theologiae».62 

60	 Хотя атеистическая традиция, не имеющая никакого представления о том, о чем она 
говорит, сделала Гипатию символом этого противостояния, александрийская мудре-
ца представляла собой гораздо больше, чем “атеистическое” сопротивление учению 
Христа: Гипатия олицетворяла греческий идеал мудреца, посвятившего себя как на-
учным исследованиям, так и политике, а также борьбе с суеверием, проявившимся в 
ее эпоху в зарождающемся христианстве и в лице Кирилла Александрийского. См. 
John Toland, “Hypatia: or, The History of Most beautiful, most virtuous, most learned, 
and every way accomplish’d Lady; who was torn to pieces by the Clergy of Alexandria, to 
gratify the pride, emulation, and cruelty of the Archbishop, commonly but undeservedly 
stil’d St. Cyrill”, in John Toland, Tetradymus (London, 1720), pp. 101-136.

61	 Мы еще раз повторяем, что в Греции, как и в Риме, философия никогда не была отде-
лена от религии. Фактически, мы можем говорить о непрерывности (ср. Йегер), ес-
ли не о религиозном принципе философии или мудрости. Напр., в храме Аполлона в 
Дельфах было начертано 147 изречений, три из которых были выгравированы на про-
наосе («Познай самого себя»; «Ничего сверх меры» и «Уверенность ведет к гибе-
ли»), происхождение которых приписывалось Богу Аполлону и которые позже бы-
ли собраны первыми греческими мудрецами. Об этом свидетельствует Академик: 
«Некоторые из нынешних и прежних уже поняли, что лаконизм – это скорее стрем-
ление к мудрости, чем к гимнастике, зная, что способность произносить такие фразы 
свойственна человеку с прекрасным образованием. Среди них были Фалес из Миле-
та, Пифагор из Митилены, Биас из Приены, наш Солон, Клеобул из Линдоса и Ми-
сон из Кенеи, а седьмым в группе называют лакедемонянина Хилона. Все они бы-
ли поклонниками и страстными учениками лакедемонского образования. Можно 
понять, что его мудрость была именно такой, вспомнив короткие фразы, сказанные 
каждым из них, которые, по общему мнению, стали принципом мудрости, который 
они посвятили в надписи Аполлону в его храме в Дельфах, записав то, что повторя-
ют все: “Познай самого себя”, “Ничего сверх меры”». Платон, Протагор, 342e-343b. 
Мы переводим со следующего греческого издания: Platonis Opera. Recognovit brevique 
adnotatione critica instruxit I. Burnet (Oxford: Clarendon Press, 1905), т. 3. Сp. Платон, 
Хармид, 164d-165b; Ксенофон, Воспоминания о Сократе, IV, 2, 24; Павсаний, Опи-
сание Греции, X, 24, 1; Диоген Лаэртский, I, §§40-41; Плутарх, Естественная 
история, VII, 32 и Эстобей. С другой стороны, следует упомянуть, как Аристотель ци-
тирует надпись в храме Лето на Делосе в своих двух сочинениях по этике, чтобы ис-
править свое высказывание, утверждая, что счастье «является лучшим, самым пре-
красным и самым приятным». См. Аристотель, Этика Эвдема, 1214a1-10, а также 
Этика Никомахова, 1099a24-32.

62	 Это краткое историческое изложение неизбежно носит очень общий и поверхност-
ный характер и не учитывает как попытки гармонизации античной философии и хри-
стианства, так и попытки, предпринятые в противоположном направлении. Заин-
тересованному читателю рекомендуется самостоятельно ознакомиться с одним из 
многочисленных существующих материалов, в которых рассматривается этот, без со-



43Размышления о Достоевском как философе и теологе

Эта ситуация сохранялась более 1500 лет, пока философия не начала 
освобождаться от христианского ига. Примером этой эмансипации яв-
ляются такие авторы, как Фрэнсис Бэкон63 или Артур Шопенгауэр, ко-
торые отстаивали тезис о том, что философия – это не поиск «causa 
efficiens» или «causa finalis», а ее задача – описывать, понять и познавать 
мир настолько, насколько это возможно.64 Кроме того, по этой причине 
тот, кто обладает “вечной истиной”, философствовал так же мало, как и 
тот, кто никогда ее не искал,65 ибо «тот, кто любит истину, ненавидит Бо-
гов, как в единственном, так и во множественном числе».66

Философия не верит (ибо в классическом разделении знаний, уста-
новленном Платоном, вера [πίστις] является низшей степенью знания67) 
и не стремится оправдать какие-либо верования, а ее цель заключается в 
достижении знания (ἐπιστήμη): «Философия, как наука, не имеет ничего 
общего с тем, во что следует или во что можно верить, а только с тем, что 
можно знать».68

Поистине, философия не имеет ничего общего «с учениями, которые 
частично были открыты древнему народу евреев, а частично появились в 
Иерусалиме тысяча восемьсот лет назад»,69 и нет никакой совместимо-

мнения, интересный период истории западной мысли от появления первых отцов 
Церкви до исчезновения схоластики с рождением того, что обычно называют “совре-
менной философией”, с Гильемом Оккамом или Рене Декартом в качестве ее главных 
предвестников.

63	 Francis Bacon, De Dignitate et Augmentis Scientiarum (1720): «Ea enim demum vera 
est philosophia, quae mundi ipsius voces fidelissime reddit, et veluti dictante mundo 
conscripta est, et nihil aliud est, quam ejusdem simulacrum et reflectio, neque addit 
quicquam de proprio, sed tantum iterat et resonat» (кн. II, гл. 13).

64	 См. Arthur Schopenhauer, Sämtliche Werke. Nach der ersten, v. Julius Frauenstädt 
besorgten Gesamtausgabe neu bearb. und hrsg. v. Arthur Hübscher, 2. Bd.: Die Welt als 
Wille und Vorstellung, Erster Band, (Wiesbaden: F. A. Brockhaus, 1965), S. 98-99, 323.

65	 См. Arthur Schopenhauer’s handschriftlicher Nachlaß. Aus den auf der Königlichen 
Bibliothek in Berlin verwahrten Manuskriptbüchern hrsg. v. Eduard Grisebach. Dritter 
Bd.: Philosophische Anmerkungen (Leipzig: Philipp Reclam, 1895), S. 141.

66	 Aus Arthur Schopenhauers handschriftlichem Nachlass. Abhandlungen, Anmerkungen und 
Fragmente, S. 440: «Wer die Wahrheit liebt, hasst die Götter, im Singular, wie im Plural».

67	 Платон, Государство, 510a-511e.
68	 Arthur Schopenhauer: Sämtliche Werke, 6. Bd.: Parerga und Paralipomena. Zweiter 

Band (Wiesbaden: Eberhard Brockhaus Verlag, 1947), “Über die Religion”, §175, S. 303 
(383): «Die Philosophie hat, als eine Wissenschaft, es durchaus nicht damit zu tun, was 
geglaubt werden soll, oder darf; sondern bloss damit, was man wissen kann».

69	 Arthur Schopenhauer: Sämtliche Werke, 5. Bd.: Parerga und Paralipomena. Erster Band 
(Wiesbaden: F. A. Brockhaus, 1960), S. 134 (153).



44 жорди морильяс

сти между философией и христианством, не говоря уже о «христианской 
философии», что было бы столь же абсурдно, как утверждение о суще-
ствовании «христианской арифметики».70 Как объяснил Шопенгауэр: 
«Вера и знание плохо уживаются в одной голове: они там как волк и ов-
ца в одной клетке; причем знание является волком, который угрожает 
съесть соседа».71

Именно поэтому «нельзя служить двум господам: или разуму или 
Писанию. Juste milieu здесь означает устроиться между двумя стульями. 
Либо верить, либо философствовать!»,72 но обе эти деятельности одно-
временно несовместимы: чем больше науки, тем меньше веры (истина 
философии), и чем больше веры, тем меньше науки (истина христиан-
ства). «Ибо в философии откровения ничего не дают; поэтому философ, 
прежде всего, должен быть неверующим».73

Но кто же такой Достоевский?

Вернемся теперь к главному вопросу: можно ли Достоевского назвать “фило-
софом” или “богословом”? Действительно ли его произведения посвящены 
философским и богословским темам? Если мы хотим быть точными с фило-
софской, теологической и даже филологической точки зрения и не делать та-
ких утверждений, как “Достоевский – лучший русский философ и богослов”, 

70	 Ibid., S. 134-135 (153).
71	 Schopenhauer, Parerga und Paralipomena II, §181, S. 325 (417): «Glauben und Wissen 

vertragen sich nicht wohl im selben Kopfe: sie sind darin wie Wolf und Schaaf in Einen 
Käfig; und zwar ist das Wissen der Wolf, der den Nachbar aufzufressen droht».

72	 Schopenhauer, Parerga und Paralipomena II, “Über die Religion”, §182, “Rationalismus”, 
S. 405.

73	 Arthur Schopenhauer: Über den Willen in der Natur, Vorwort, S. XV: «Denn auf 
Offenbarungen wird, in der Philosophie, nichts gegeben; daher ein Philosoph, vor allen 
Dingen, ein Ungläubiger sein muss». По мнению Шопенгауэра, философия не явля-
ется «ни церковью, ни религией» (см. “О университетской философии”). Такое ка-
тегоричное утверждение может быть сделано только в христианском контексте. Уже 
отмечалось, что в Древней Греции философия не была отделена от религии, и, как на-
помнил великий специалист по древней культуре Антонио Товар, философы не унич-
тожают религию, а очищают ее: «Мы должны помнить об ужасах Богов Ханаана и 
Мексики, чтобы оценить, насколько мы должны быть благодарны всем тем благоче-
стивым людям, обладавшим новым, более высоким чувством божественного и добра, 
которые таким образом освободили человечество от ужасного бремени» – Antonio 
Tovar, Un libro sobre Platón (Madrid: Espasa-Calpe, 1973), p. 15.



45Размышления о Достоевском как философе и теологе

а затем называть его “писателем и поэтом”, необходимо говорить правильно.74

Если философия является «осознанным выражением внутренней ос-
новной структуры греческого человека, которая прослеживается на про-
тяжении веков в высших представителях этого рода»,75 то в какой степе-
ни оправдано называть христианина “философом”?

С другой стороны, теология является наукой о высших явлениях, 
кульминацией и венцом всего человеческого знания, то есть, богосло-
вие как изучение высших проблем философским интеллектом является 
специфически греческим творением (Аристотель). Действительно, тео-
логия является специфическим творением греческого духа, связанным 
с большим значением, «которое греческие мыслители придавали лого-
су, так как слово theologia означает приближение к Богу и богам (theoi) 
посредством логоса».76 И этот подход, как установил Платон, долж-
но всегда воспроизводить Божество таким, каким оно есть, то есть при-
ближаться к нему естественным образом, а именно через рациональное 
представление о Божественном и в противовес ошибкам поэтов (Госу-
дарство, 379a и далее) или, как мы сказали бы сегодня, еврейских про-
роков и христианских священников. Кроме того, это исследование 
Божественности имеет явный имманентный, естественный характер 
(Метафизика, XII, 7-8). Если это действительно так, то какой смысл на-
зывать христианина “богословом”?

У Достоевского все его “интеллектуальные” размышления вращаются 
вокруг сугубо христианских вопросов – «Я мучился сознательно и бес-
сознательно всю мою жизнь, – существование Божие» (ПСС 291; 117).77 

74	 «Ведь отправной точкой всякого последовательного изучения любого вопроса долж-
но быть определение, дабы можно было понять, о чем именно рассуждают» – Цице-
рон, Об обязанностях, I, 7. См. Марк Туллий Цицерон, О старости. О дружбе. Об 
обязанностях. Пер. с латинского и коммент. В. О. Горенштейна (Москва: Наука, 1993).

75	 Werner Jaeger, Paideia. Die Formung des griechischen Menschen (Berlin, New York: de 
Gruyter, 1973), S. 607 (II/91). По неизвестной нам причине это определение филосо-
фии отсутствует в английской версии цитируемого нами произведения (p. 43), поэто-
му мы приводим его из немецкого оригинала.

76	 Йегер, с. 65.
77	 Хотя это не место для подробного рассмотрения этого вопроса, необходимо отме-

тить, что, по сути, все “философские” и “теологические” дискуссии, которые велись на 
Западе с момента появления христианства, касаются существования Бога. Эта един-
ственная и утомительная тема западной “философии” и “теологии” уже должна при-
влечь внимание к тому, что здесь речь идет о чем-то ненормальном: хотя и в Греции, 
и в Риме были люди, которые не верили в Богов, дискуссия об их существовании не 
имела смысла. Все знали, что Боги существуют, и достаточно вспомнить знаменитые 
слова Гераклита (фраг. A9), чтобы убедиться в этой истине. Поэтому термин ‘вера’ 



46 жорди морильяс

Не нужно следовательно никакого “доступа”, ни какого “филологическо-
го анализа”, чтобы понять не только то, что, как говорил великий Карен 
Степанян, «каждый роман представляет кредо Достоевского полно и 
(для понимающего читателя) ясно»,78 но и то, что это кредо состоит в от-
кровенном проповедовании Евангелия – с момента выхода из каторги и 
познания не только Библии, но и русского народа задача Достоевского 
заключалась ни в чем ином, как в проповеди христианства. Так катего-
рично высказывается например Рейнхард Лаут, который попытался си-
стематизировать мысли Достоевского, как если бы тот был философом:

В христианстве Достоевского и его безусловном отношении к Христу нель-
зя сомневаться. Следует серьезно задаться вопросом: служил ли Достоев-
ский во всех своих произведениях злу, или же каждое из его сочинений, 
имеющих определенное значение, является свидетельством его глубоко-
го религиозного опыта, основанного на стремлении привести читателя на 
путь света Христова.79 

К этому следует добавить то, что указывает одна исследовательница: 
«Достоевский не только использует библейский текст для создания и 
проявления значений собственного художественного текста – он также и 
одновременно использует свой текст для экзегезы текста библейского».80

И это должно называться “философией” или “теологией”? Это скорее 
задача мудрецов Ветхого Завета или учеников Иисуса, а не философов 
или теологов: «В философии не должно быть места сказочным вымыс-
лам», как Цицерон предупреждал.81

был абсурдным для греко-римлян: они не верили, а знали, что Боги существуют. Толь-
ко введение концепции, чуждой европейскому человеку, является причиной стольких 
недоразумений, дискуссий и абсурдных проблем, которые заставили великие умы тра-
тить время и силы, которые они могли бы посвятить гораздо более полезным для все-
го человечества делам.

78	 Эмил Димитров, “Достоевский: роман и Евангелие. Беседа болгарского русиста 
Эмила Димитрова с вице-президентом Российского общества Достоевского Кареном 
Степаняном”, Литературен вестник, 16.8 (1-7.03.2006 г.), с. 9, 12-13: 12.

79	 Reinhard Lauth, “Der methodische Zugang zu Dostojewskijs philosophischer Weltan-
schauung”, Orientalia Christiana Periodica, XVIII, 1952, S. 5-37: 36-37.

80	 Татьяна А. Касаткина, Достоевский как философ и богослов: художественный способ 
высказывания (Москва: Водолей, 2019), с. 103.

81	 Цицерон, De divinatione, II, 38. Текст приводится по изд.: Марк Туллий Цицерон, 
Философские трактаты, oтв. ред., сост. и автор вступит. ст. Г. Г. Майоров. Пер. с ла-
тинского и коммент. М. И. Рижского (Москва: Наука, 1985).



47Размышления о Достоевском как философе и теологе

Из этих размышлений выводится следующий принцип, который дол-
жен быть установлен в исследовании Достоевского: Достоевского нель-
зя назвать философом или теологом/богословом. Джон Локк уже преду-
преждал об опасности употребления слов без ясного представления и об 
их непоследовательности.82 Недостаток философского и теологическо-
го образования проявляется в той необычайной щедрости, с которой 
некоторые ученые употребляют такие серьезные понятия, как филосо-
фия или теология/богословие, у писателя, который был – в этом не мо-
жет быть никаких сомнений – выдающимся христианским мыслителем. 
В этом смысле, если следовать аргументации, изложенной до этого мо-
мента, «Ни один религиозный человек83 не приходит к философии, он в 
ней не нуждается; нет людей, которые действительно занимаются фило-
софией, которые были бы религиозными: они идут без поводка, опасно, 
но свободно».84

В заключение, если мы хотим быть еще более точными и, прежде все-
го, справедливыми по отношению к жизненной задаче Достоевского как 
писателя и журналиста, мы должны признать, что наиболее подходящим 
определением для него было бы «пророческий мыслитель».85

Однако, что такое пророк? Все, что противоположно философу: исто-
рически пророки никогда не занимались интеллектуальными проблема-

82	 John Locke, An Essay Concerning Human Understanding, Book 3, Ch. 10: “Of the Abuse 
of Words”.

83	 Здесь Шопенгауэр имеет в виду христиан.
84	 «Keiner, der religiös ist, gelangt zur Philosophie, er braucht sie nicht; keiner, der wirklich 

philosophiert, ist religiös: er geht ohne Gängelband, gefährlich, aber frei» – Arthur 
Schopenhauer, Der handschriftliche Nachlass. Band 2: Kritische Auseinandersetzungen 
(1809-1818), hrsg. v. Arthur Hübscher (Frankfurt a. M.: Kramer, 1967), S. 226.

85	 Под этим названием его изучает Walter Nigg, Prophetische Denker. Löschet den Geist 
nicht aus (Rottweil: Verlag Das Wort, 1986). В этом контексте стоит процитировать сви-
детельство Рейнхарда Лаута, который утверждает, что «Достоевский, конечно, ни-
когда не сожалел об отсутствии пророчеств в православии, но он сделал нечто го-
раздо более важное: своими словами он стал больше, чем писатель и поэт, а именно 
пророком, подобно Исайе или Софоклу в древности»: см. его доклад «¿Qué nos 
dice Dostoievski hoy?» [Что Достоевский говорит нам сегодня?], in Reinhard Lauth, 
Dostoievski, su siglo y el nuestro, trad. de Alberto Ciria (Barcelona: Prohoms Edicions i 
Serveis Culturals, 2005), p. 261. Кроме того, стоит вспомнить, как Достоевский в по-
следние годы своей жизни был провозглашен «пророком» (особенно после его “Ре-
чи о Пушкине”), о чем говорится в последнем томе обширной биографии русского 
писателя, написанной Дж. Фрэнком: Joseph Frank, The Mantle of the Prophet 1871-1881 
(Princeton and Oxford: Princeton UP, 2002).



48 жорди морильяс

ми,86 а посвящали себя распространению слова Иеговы (Ветхий Завет) 
или Иисуса (Новый Завет),87 поскольку «их трогает не полнота жизни, 
а то, что поддерживает все существование и без чего невозможно обой-
тись»,88 то есть вера в Бога.

Эти пророки также являются политиками,89 анализирующие теку-
щую ситуацию и предупреждающие своих современников о том, что мо-
жет произойти, если (и это ключевое слово) они не примут необходимых 
мер перед лицом угрожающей им опасности,90 «чтобы искоренять, по-
ражать и погублять, равно как строить и насаждать» (Сир 49:9). В чем 
заключаются эти меры – это задача, которой мы, исследователи, посвя-
щаем себя, ибо «то, что говорят пророки, остается актуальным и сегод-
ня, как будто было написано слово в слово для настоящего времени».91

86	 В самом деле, «пророческий дух не верит, что обладает, подобно платоновскому ду-
ху, общей и концептуальной вечной истиной» – Martin Buber, “Die Forderung des 
Geistes und die geschichtliche Wirklichkeit” [Инаугурационная лекция в Иерусалим-
ском ун-те в 1938 г.], in Martin Buber, Hinweise. Gesammelte Essays (Zürich: Manesse 
Verlag, 1953), S. 121-141: 139). По этой причине то, что проповедует пророк, никогда не 
может рассматриваться ни как доктрина [философия], ни как теология, см. Nigg, S. 
13.

87	 Евр 19:10.
88	 Nigg, S. 11.
89	 Важность политики в творчестве Достоевского является неоспоримым фактом в на-

учных исследованиях. См., напр., Jordi Morillas, “El valor de la política en la vida y en 
la obra de F. M. Dostoievski”, La Torre del Virrey, 3, 2009, pp. 1-14.

90	 См. Martin Buber, Der Glaube der Propheten (Zürich: Manesse Verlag, 1950), S. 12-14, а 
также Nigg, S. 25.

91	 Nigg, S. 74. Более подробное изложение темы, представленной в данной статье, за-
интересованный читатель может найти в Jordi Morillas, “¿Dostoievski filósofo? Re-
flexiones acerca de un malentendido”, Estudios Dostoievski, 11, enero-diciembre 2025, pp. 
4-24 (http://agonfilosofia.es/EstudiosDostoievski/ed11pdf/morillas004024.pdf ).

http://agonfilosofia.es/EstudiosDostoievski/ed11pdf/morillas004024.pdf

